

#### 目 录 content

| 01.一只母狗   | 恶口骂僧  | 累世转狗。 | 6       |
|-----------|-------|-------|---------|
| 02.小眼沙弥   | 责骂圣者  | 累世狗报。 | 14      |
| 03.能愿比丘   | 杀生之报  | 短命多病。 | 21      |
| 04.驼背人 无  | 意害兄 受 | 驼背报   | 28      |
| 05.春乾摩比丘  | 尼 两世  | 驼背 等》 | <b></b> |
| 06.恰嘎国王   | 轻慢尊者  | 王位复得。 | 37      |
| 07.跛子 恶骂圣 | 者 得跛子 | 报     | 44      |
| 08.乾布国王   | 杀众罗汉  | 恒受狱报。 | 50      |
| 09.耶惟檀王妃  | 同行等   | 流 两世被 | 季 56    |

| 10.牧人   | 恶口戏  | 骂 今证罗   | 汉·····           | 60   |
|---------|------|---------|------------------|------|
| 11.第一只  | 大熊   | 舍命救力    | 遭彼杀              | 害65  |
| 12.第二只  | 大熊   | 舍命救力    | 人 恩得仇            | 报 70 |
| 13. 小驼背 | 饿死   | 母亲 圣者   | <b>当受报</b> ····· | 75   |
| 14.一只大  | 虫    | <b></b> | 恒时受报。            | 84   |
| 15.大鲸鱼  | 冤害   | 他人 得無   | 京鱼报              | 92   |
| 16.饿鬼   | 错用僧  | 物 得饿鬼   | 报                | 98   |
| 17. 饿鬼  | 擅用僧名 | 物 得饿鬼   | 报                | 101  |
| 18.裸体闭  | 鬼    | 无因谤僧    | 得饿鬼报。            | 104  |

#### 目 录 content

| 19.肉团饿鬼 | 擅用僧  | 物 得饿  | 鬼报                                            | 108 |
|---------|------|-------|-----------------------------------------------|-----|
| 20.果嘎勒嘎 | 比丘   | 假因谤圣  | 堕无间狱                                          | 111 |
| 21.三藏法师 | 无因诽  | 谤 堕无  | 间狱                                            | 123 |
| 22.新来的比 | 丘 骗任 | 也受害 ~ | 今遭毒打                                          | 127 |
| 23.寂静者  | 俱宿命通 | 断散乱   | 行                                             | 131 |
| 24.商主之子 | 粪污独  | 觉 丑相  | 臭气                                            | 134 |
| 25.丑陋者  | 吝啬恶口 | 丑相饥   | <b>分</b> ···································· | 138 |
| 26.安宁太子 | 两世极  | 刑 得佛  | 救度                                            | 143 |
| 27.一个贱种 | 人复位  | 九未遂 往 | 导罗汉果                                          | 149 |

| 28.一头牦牛  | 辱骂罗汉  | 累世为牛 155 |
|----------|-------|----------|
| 29.哥玛达鸟  | 恶口骂僧  | 累世受报 159 |
| 30. 迦叶主尊 | 以慢心故  | 迟得圣果 162 |
| 31.人非人 摧 | 毀傲慢 令 | 得解脱 165  |



## 只母狗

1骂僧 累世转狗

01

<sup>1.</sup> 多闻天子:四天王中北方天王,佛教中为护法并恒施福之神。法华义疏云:「恒护如来道场而闻法,故名多闻天子。」。

当他会自己行走玩耍时,施主买了只小母狗给儿子玩。这只小母狗很快乐,也很聪明:对外道不好,对内道欢喜。每次见到外道信徒总是不高兴,跑去咬他们,把他们的衣服咬烂;但见到内道比丘时非常高兴,去舔他们的脚,摇自己的尾巴或是绕转等等做一些恭敬的行为。

我等大师释迦世尊及十方三世一切诸佛,具有二种智慧、四无畏<sup>2</sup>、七菩提支<sup>3</sup>、八解脱<sup>4</sup>、九等持<sup>5</sup>和十力<sup>6</sup>等无量功德,如来狮吼声传遍三界,并以大悲心时时刻刻观照一切众生,哪些众生兴盛、哪些众生衰亡;哪些众生具损害性、哪些众生具善根性;哪些众生堕恶趣、哪些众生从中得解脱;哪些众生具七圣财<sup>7</sup>等等。

如是观察众生的种种因缘,即便是大海离开波浪,佛陀对众生的大悲心刹那也不会离开的。同时,圣者罗汉<sup>8</sup>亦如是。

当时,世尊大弟子之一——圣者舍利子<sup>9</sup>用声闻眼来观察世间,知度化施主的因缘已成熟。一天早上,舍利子身披袈裟,手持

- 3. 七菩提支:择法觉支、精进觉支、喜觉支、轻安觉支、念觉支、定觉支、行舍觉支。
- 4. 八解脱:又名八背舍,违背三界之烦恼而舍离其缚缠之八种禅定。
- 5. 九等持:四禅、四无色及灭受想定(亦名灭尽定)。
- 6. 十力:知觉处非处智力、知三世业根智力、知诸禅解脱三昧智力、知诸禅定及八解脱三三昧之智力、知种种解智力、知种种界智力、知智一切至所道智力、知天眼无碍智力、知宿命无漏智力、知永断习气智力。
- 7. 七圣财:信财、戒财、惭财、愧财、闻财、施财、定慧财。
- 8. 罗汉:小乘极悟之位名。一译:杀贼、杀烦恼贼之意;二译:应供,当受人天供养之意; 三译:不生,永入涅槃不再受生死果报之意。
- 9. 舍利子:佛陀十大弟子之一,意译为秋露子,被誉为「智慧第一」。

钵盂到舍卫城化缘去。当走近施主家时,那只母狗远起相迎,一如 既往,舔舔舍利子的双足,又摇摇尾巴,然后右绕三匝,作出非常 恭敬的样子。

施主见此情景,心想:这只狗真是很有善根!它只不过是堕入恶趣的众生之一,却对这位比丘如此的恭敬,此比丘肯定是位大德。一个傍生尚能如此,我毕竟是个人,更应对他恭敬承事。便亲自迎请舍利子,祈求到他家应供,尊者默许了。施主心生欢喜,将尊者请入家中,敷高座,并亲手供养饮食,尊者也如理受食。饭食讫,准备洗钵,施主知受供圆满,便祈传法。

舍利子以神通观察他的根基、意乐及随眠烦恼,传授了相应的佛法。因闻法的不可思议加持力,施主以智慧金刚摧毁了二十种萨迦耶见<sup>10</sup>,得到圣者预流果位<sup>11</sup>。舍利子与他交谈良久便回去了。得果后施主生大欢喜广行布施,求施者从四面八方蜂涌而来。其财源如井水般令众生取之不竭。

施主也常请舍利子应供,并为母狗祈求传法。舍利子给它传了相应的法,母狗也以恭敬心来听受。这时,施主心想:我现在得到圣果,还是这只母狗的恩德。若不是它去迎接尊者的话,我也不可能供养尊者,更不可能得到圣者的果位。对我来说,母狗的恩德确实很大。从此,他更加善待这只母狗。

<sup>10.</sup> 萨迦耶见:译曰身见,为五见之一。执着五蕴假合之体,思为有真实之我,起我与我所之见也。

<sup>11.</sup> 预流果:又称初果,指断尽三界之见惑,预入圣道法流,以第十六至八无汛圣道(或圣者)之阶位。

有一天,母狗生病了,施主请舍 利子尊者给它诵经。舍利子尊者给它请给了:诸行皆无常,诸话行皆无常, 诸话告于无我,涅槃即,我下老对我生欢喜心的话, "若对我生欢喜心的话。" 一样,就回去了。

不久,母狗去世了。施主前去请问尊者:「我的母狗死了,现在海河,现在海河,一个非常寂静的地方。



#### 造十种恶业得孤贫报:

- 一、常行劫盗。
- 二、劝人劫盗。
- 三、赞叹劫盗。
- 四、随喜劫盗。
- 五、毁谤父母。
- 六、毁谤圣贤。
- 七、阻碍人布施。
- 八、嫉妒人名利。
- 九、贪吝财物。
- 十、轻毁圣贤,愿其常饥饿。

——摘自《分别善恶报应经》



#### 造十恶业得愚钝报:

一、不信三宝。

二、不信婆罗门。

三、不信师长。

四、藏法不教别人。

五、找师长缺点。

六、远离正法。

七、断灭善法。

八、毀谤贤智人。

九、学习非法。

十、毁谤正见,称扬邪见。

——摘自《分别善恶报应经》

成长。长大后,舍利子见到她,叫她去听法,但她正值青春年少,性情娇纵,不肯去闻法。这时,舍利子把静处母狗的骨架放到她的面前。突然,她忆起了自己前世的情形。

尊者告诉她说:「出家可以,但要请求你的父母同意。」她得到了父母的同意后,舍利子把她带到众生主母前,落发出家,受具足戒,众生主母为她传了相应佛法。后来她自己也精进修学,断尽了三界烦恼,获证罗汉果位。证果后,在她的境界中:黄金与牛粪等同,虚空与手掌无别,并具足种种神变。诸天赞叹她的功德,众天神恭敬她。

因以往昔作狗时是舍利子为它传法,而今为人时又是舍利子为她传法。故她对舍利子怀着深深的感激之情,经常顶礼尊者,报尊者的恩,也时常对舍利子说:「尊者,您对我的恩德很大,曾经我为傍生,是您把我从傍生界中救出来;今我得圣果,也是您把我从轮回中救度出来。」。

因她经常对舍利子说这类感激的话,舍利子身旁的比丘们听见了。有一次,比丘们问舍利子:「为什么这位比丘尼天天说『非常感谢您,您使我从傍生界中得到解脱』。」尊者问他们:「你们是否还记得,原来我们有位施主,他家的那只母狗吗?」「对,对,是有只母狗,它对我们很好。」尊者说:「它就是这位比丘尼的前世。当时,我对它传法后它对我生起无比的欢喜心,死后转生为施主的女儿。她现在能回忆前世,所以经常说些感激我的话。」。

众比丘听后,对因果生起了很大的信心。又往世尊前请问:「世尊,此比丘尼以何业感,转成一狗身?又以何业感转为人身?又是以何因缘而对佛陀与舍利子生大欢



喜心?不仅在佛的教法下得出家并且获证罗汉果位?唯愿为说。」。

世尊告曰:「诸比丘,此乃她前世业力与今世的因缘。所谓前世的业力:早在贤劫人寿二万岁时,如来、正等觉、人天导师迦叶佛<sup>12</sup>出世。当时在印度鹿野苑,有位施主家有一女,相貌庄严。长大后,对迦叶佛生起无比的信心,并在迦叶佛的教法下出家,精通三学、清净戒律、具足梵行等等殊胜功德,并是传授佛法的一位说法上师。

传法后,她得到许多供养,如各种饮食、衣药等,但她自忖: 我一个人享受这么多供养,意义不是很大。就发心将所有财物供养 僧众。后来,她找了僧尼二众,把她每次所得供养物供养僧众。这 些僧众的生活也是全由她来供养维持。有一次,这位比丘尼遇到急 事请求僧众帮忙,但没有一个人愿意帮她。都说:『我们很忙,要 读经不能舍离善法而去帮你。』。

这位比丘尼顿时生起大瞋恨心,便恶口相骂:『我平时对你们事事时时关照,供养你们,为你们做那么多事,可我遇到一件急事,你们谁都不肯帮忙,你们一点良心都没有,像母狗一样。』她用『母狗』来骂僧众,她自己造了很大的恶业。

僧众觉得她如此恶口相骂很不应理,就问她: 『你是什么人? 我们又是什么人?』那位比丘尼生气地说: 『你们是出家人,我也 是出家人。』僧众们告诉她: 『有点不同,虽然都是出家人,但我

<sup>12.</sup> 迦叶佛:于现世界人寿二万岁时出世而成正觉,释迦佛以前之佛也。过去七佛中之第六佛。

们当中有已得果位的圣者,你毕竟是 个凡夫,这样恶口骂人造了很大的罪 一个凡夫。一个不会使你在轮回中感受痛苦的。所 此话后,你你的罪业。」明在后半生中 上尼觉得言之有理,便在后半生中 加精进行持海戒,常求忏悔。

她临终时发愿:愿我一生中持戒 供养的功德,使我能生生世世投身富 贵之家,相貌庄严,并于释迦牟尼佛 出世时,在其教法下得出家身,证罗 汉果!



#### 造十不善业果报:

- 一、杀生者短命多病。
- 二、偷盗得霜雹、蝗、水、旱灾和饥 荒。

九、瞋恚得农作物,果实辛辣,人貌 丑恶。

十、愚痴得农作物,果实小而丑。
——摘自《分别善恶报应经》



# 小眼沙弥

责骂圣者 累世狗报

02

我等大师释迦世尊及十方三世一切诸佛,具有二种智慧、四无畏、七菩提支、八解脱、九等持和十力等无量功德,如来狮吼

声传遍三界,并以大悲心时时刻刻观照一切众生,哪些众生兴盛、哪些众生衰亡;哪些众生具损害性、哪些众生具善根性;哪些众生 堕恶趣、哪些众生从中得解脱;哪些众生具七圣财等等。如是观察 众生的种种因缘,即便是大海离开波浪,佛陀对众生的大悲心刹那 也不会离开。同时,圣者罗汉也是对众生时时刻刻地观照着。

当时,圣者舍利子以声闻眼观照世间众生,知道施主被调化的机缘已成熟。于是,一天清晨,尊者着衣持钵往施主家化缘。施主远远就看到了舍利子,正准备迎接,但那只久训了的狗猛扑向舍利子狠狠地撕咬,将尊者咬得鲜血直流。施主见此情景立即赶开狗儿,把舍利子请到家中,将伤口清洗干净包扎好后,在舍利子前作了忏悔并请尊者受供。尊者默许了。

施主敷垫请尊者入座,亲手供养美味佳肴。饭食已讫,尊者将剩下的食物喂了那只狗,小狗儿很欢喜。施主见尊者受食已准备洗钵,便请传法。尊者观察施主的根基和随眠烦恼,传给他一些相应的法,施主以智慧金刚摧毁了二十座萨迦耶见之山,证得预流果位。之后,才皈依受戒。他又对舍利子祈求道:「请您接受我们有生之年的饮食供养。」但舍利子说:「在你家也可以,可我还要利益其他众生。」。

施主得果后,发心更加广大,常常迎请舍利子来受供。舍利子来的时候那只狗已不再咬他了,也不咬其他人了。倒是每见尊者来就远起相迎,恭敬地看着尊者,舔尊者的双足、右绕三匝等。尊者应供毕又



#### 杀牛报应:

一、冤家增多。

二、见者不喜欢。

三、众生害怕。

四、恒受苦恼。

五、常想杀生。

六、梦见忧苦。

七、临死悔恨。

八、短命。

九、愚笨。

十、死堕地狱。

——摘自《分别善恶报应经》

护送尊者远远的一段路程。有一次,舍利子来施主家应供,那只狗照例远望了远送,临别时,仍旧舔舔尊者的迎又右绕三匝。可返回的路上不幸被一群狗咬死了。它死后,神识转生到施主家,施主的妻子又怀孕了。

舍利子说:「现在我没有侍者, 也没有弟子,你能不能帮我找个侍者 或弟子?」。

当时施主说:「现在我没办法找到,但我的妻子怀孕了,若这孩子生下来是个男孩,长大后就给您作侍者。」。

这时,舍利子对施主说:「长者既出此言,那我们就一言为定!」说毕就回去了。过了九个月,施主的妻子生了一个庄严的男孩,可他的眼睛非常小。家人照例为他举行了贺生仪式,取名时,因他眼睛非常小的缘故,就给他取名——小眼。施主用牛奶、酥油及酸奶喂养小眼。他如海中莲速长成人,年值豆蔻,聪明伶俐,智慧无碍。于文、武、理、术无不通达,并对象、马、天时、地理等八种观察也都精通。

舍利子尊者见小眼已长大该出家了。一天早上,着衣持钵又到施主家化缘。施主很高兴地接待了尊者。尊者对施主说:「小眼未出生前,您已答应给我作侍者,像您这样的大长者不会言而无信吧!那么现在能不能将小眼给我?」。

施主欢喜地叫来小眼,并说:「尊者,我一定言而有信。」又 对小眼说:「在你未出生之前我已答应将你送给尊者作侍者了,现 在你应该好好地侍奉尊者。」。

小眼也高兴地说:「这是您对孩儿最大的恩德,我一定好好地侍奉尊者。」舍利子立即给小眼剃度,并将他带回经堂给他传了一些法。小眼也非常精进努力,最后断尽了三界烦恼,证得了罗汉果位。在他的境界中:黄金与牛粪等同,虚空与手掌无别,远离世间八法<sup>13</sup>。诸天赞叹他的功德。这时舍利子是位罗汉,小眼也是位罗汉,但小眼仍是做侍者。

一次,小眼给尊者洗脚时,见尊者腿上有个很大的疤痕,就问:「尊者,这么大的伤痕是怎么回事?」。

尊者说:「请你想一想这个伤痕是怎么来的。」小眼罗汉能知前世后世,所以他当时就观知是自己前世做狗时咬伤了尊者。接着,他观察到前世的前世他还是一只狗,一直连续观到前五百世都是狗。这时他又以宿命通<sup>14</sup>来观察他自己的后世,若不是遇到尊者,他后五百世仍旧转狗身。

此时他悲喜交集,对舍利子生起了极大的信心与感恩之情。心想:我有生之年不作比丘,仅以沙弥身来恭敬承事尊者,聊报尊者之恩。并对尊者说:「您对我恩深似海,将我从傍生中解救出来,我愿在有生之年不做比丘,仅以沙弥身份来恭敬供养承事您,祈能报尊者之恩。」。

后来许多比丘劝小眼沙弥:「你应当受具足戒,为什么不受?」他说:「我在舍利子尊者前发愿不受具足戒,只当沙弥。」「为什么在尊者面前这样发愿?」「因为尊者对我恩德很大。」「是怎么样的大恩?」小眼沙弥就原原本本地将经过告诉了众比丘:「我前世为狗,后遇尊者的摄受而得人身,没有尊者的摄受,



我还将转狗身五百世。因尊者的恩德,所以我发愿今生以沙弥身对尊者承侍。」。

众比丘听后,往佛陀前请问:「世尊,以何因缘,小眼沙弥转生成狗?以何因缘,若没遇到舍利子还将转狗五百世?以何因缘, 后得人身具大福报?以何因缘,虽得人身眼睛甚小?又以何因缘, 他对如来生欢喜心并于佛的教法下得罗汉果位?」。

世尊告曰:「诸比丘,一切业果皆不会成熟于地、水、火、风之上,所作善恶亦不会成熟于外境之上,而是成熟在自己的五蕴<sup>15</sup>、十二处<sup>16</sup>、十八界<sup>17</sup>之上。」即说偈曰:「纵经百千劫,所作业不亡,因缘会遇时,果报还自受。」。

世尊讲毕此偈复言:「诸比丘,曾在贤劫人寿二万岁时,人天导师、如来、正等觉迦叶佛出世。在印度鹿野苑,有一施主,财富圆满如同多闻天子。其妻子生下一个相貌庄严的孩子,长大后对迦叶佛的教法生起了无比的信心,便祈求父母同意他出家。出家后他精通三学<sup>18</sup>,具足种种功德,成为一位非常著名的说法上师。这样一来,有许多人供养衣药饮食,其财富非常充裕。可他想:这么多财物一个人用不完,应该供养僧众。他自己又为法师又当管家,培养僧才,也多方联系施主供僧。

每次供僧时,他专门安排几个负责人。有一天,他将自己和其他施主的财物一起供僧,但到中午僧众却没吃到饭,也没人负责供

<sup>15.</sup> 五蕴: 色、受、想、行、识。

<sup>16.</sup> 十二处:即六根(眼、耳、鼻、舌、身、意)及六境(色、声、香、味、触、法)。

<sup>17.</sup> 十八界:即六根(眼、耳、鼻、舌、身、意)六境(色、声、香、味、触、法)六识(眼识、耳识、鼻识、舌识、身识、意识)。

<sup>18.</sup> 三学:戒学、定学、慧学。

斋。便问: 『今天由谁负责?』有人告诉说是某某比丘负责。原来这位罗汉比丘因上午为僧众作事,到中午有点儿困,便回房坐禅去了,所以僧众没吃到饭。这位罗汉比丘眼睛很小,于是,这位精通三藏的大管家就在僧众前,眯起眼睛示意大家: 『今天就是像我这样的小眼人负责,让大家没吃到饭。』。

然后,他又去面骂这位比丘:『我对僧众经常供养,也联系多方施主来供养僧众,可你呢?自己吃得饱饱的,也不管僧众事,自己去坐禅,简直像狗一样!』那位罗汉比丘觉得他恶口骂人造了很大业,便立即对法师管家说:『你觉得你是什么人?我又是什么人?你不应该这样吧。』。

他却回答说:『你是出家人我也是出家人,这有什么?』。 罗汉比丘说:『你是凡夫而我已经证得罗汉果位,你这样说话 果报很大,应该好好忏悔。』听了此话,大管家自忖不应理。

最后,他一生中励力忏悔罪业且对罗汉比丘常顶礼忏其前愆,对三宝恒时恭敬并广弘佛法。临终时,他发愿:愿我一生中修习梵行及恒时供养僧众的功德,使我生生世世财富圆满,将来在释迦世尊出世时令佛欢喜,得以出家现证罗汉果位;愿我恶口责骂圣者的果报不要成熟。

诸比丘,当时大管家即今小眼沙弥也,因他恶骂罗汉比丘故, 五百世转为狗身。若没能遇上舍利子,后五百世仍旧为狗。又以其 愿力成熟,他生在财富圆满的施主家,于我教法中出家,后证得罗 汉果。这就是小眼沙弥的前后因缘。」。



# 能愿比丘

杀生之报 短命多病

03

一时,佛在舍卫城。有一施主,财富圆,就如多闻天子。其有一子娶妻之后膝子。但美中不足的是膝骨,因此他们常常祈祷诸天尊,如等之人,因此他们常常祈祷诸天尊神等。终于天宫、大梵天<sup>20</sup>、土地神、森林神等子经,因祈祷和其它因缘的和合,其妻子后来,因祈祷和其它因缘的和合,其妻子后,可能会生个男孩。一同

<sup>19.</sup> 帝释天:音译释迦提桓因陀罗,略称释提桓因。本为印度 教之神,入佛教后称为帝释天。为佛教之护法神,乃十二 天之一,为忉利天(三十三天)之主。

<sup>20.</sup> 大梵天:位于色界初禅天之第三天。又称梵天王、世主 天。大梵天以自主独存,谓己为众生之父,乃自然而有, 无人能造之,后世一切众生皆其化生,并谓已尽知诸典义 理,统领大千世界,以最富贵尊豪自居。



#### 偷盗报应:

一、结宿冤。

二、多疑。

三、常随恶友。

四、善友远离。

五、破佛净戒。

六、牢狱灾。

七、迷于享乐。

八、常忧恼。

九、不自在。

十、死入地狱。

——摘自《分别善恶报应经》

<sup>21.</sup> 阿那律:乃佛陀十大弟子之一,于佛传法时酣睡而被佛呵责,便立誓不眠而罹眼疾,至于失明,然以修行益进,心眼渐开,终成佛弟子中天眼第

<sup>22.</sup> 最后有:谓生死界中最后之身。阿罗汉及缘觉菩萨之身也。

化而且是由他亲自去。这样,尊者阿那律去了施主家,为他们传了相应的佛法。施主一家对尊者生起很大的信心,并皈依了三宝,守持居士五戒<sup>23</sup>。施主从此做广大的布施,求施者络绎不绝,其财富也是取之不尽。

一天,阿那律尊者独自一人去施主家。施主惊讶地问:「尊者,您这样的大罗汉怎么会没有侍者呢?」。

尊者说:「我找不到侍者,你能否替我找一个?」。

施主马上说:「我家儿媳已怀孕,若生下来是男孩,一定送给尊者作侍者。」。

尊者说:「长者,既如此发心,那就一言为定。」说毕,尊者便走了。

九个月后,施主的儿媳生下一个很端庄的男孩,具足身色金黄等种种相好,家人为他举行了隆重的贺生仪式。因为家人祈祷了很久才得以满愿,故为孩子取名「能愿」。家人请了八个姨母以丰富的营养食品来喂养他,孩子如海中之莲很快地成长。长大后,他开始学习各种文学、武术、天文、历算等世间学术,并且无不通达。

此时,尊者观察到他出家因缘已成熟,便着衣持钵去施主家化缘。

尊者见到这个孩子就问施主:「这就是那个还未生下来就已答应给我做侍者的孩子吧!」施主

<sup>23.</sup> 居士五戒:指五种制戒。为在家男女所受持之五种制戒。即:不杀生、不偷盗、不邪淫、 不妄语及不饮酒。

说:「确实是。」并把他叫到身边,对他说:「孩子,在你还未生下来的时候,我已答应把你交给尊者作侍者了。」这个孩子听了,非常高兴地说:「这是长辈对我最大的恩赐,我会好好地侍奉尊者的。」言毕,阿那律尊者就把能愿带回经堂给他剃度、皈依、授戒、传法。能愿比丘非常精进,前夜后夜都不睡眠而勤于修持。

有一次,他得了重病,父母听说后,马上带着药品等来寺中探望他。几天过后,能愿比丘仍旧病情严重,可父母因家务繁忙,不能长时间在寺院里照顾他。为此,他们去请示阿那律尊者:「尊者,我们身为俗家,家事繁忙,寺中久住多有不便,能否开许能愿比丘回家养病呢?」尊者观知能愿比丘回到家中也能证得罗汉果位,于是就开许了。

能愿比丘被父母接回家中,遵医嘱多方治疗。渐渐地,能愿比丘对病苦生起了无比的厌烦心,于轮回生起了出离心。他励力精勤,最后,断除了一切烦恼,在家中证得阿罗汉的果位。

能愿比丘得果后,观察父母及家人的根基,给他们传了相应的法,他们用智慧金刚摧毁了萨迦耶见,得证预流果位。能愿比丘再观察自己的前世时,知道自己前世是人,前世的前世也是人,但每次得人身都是短命多病。由于能愿比丘在生生世世感受这样的报应,故他对自己的肉身生起厌烦心,就显示身放光、出水、出火及闪电等各种神变,最后即趣入无余涅槃<sup>24</sup>。

世尊告诸比丘言:「罗汉比丘已 在家中圆寂了,所有比丘应该去供养 他的遗体,我也同去。」。

#### 邪淫报应:

- 一、淫心旺盛。
- 二、配偶不贞良。
- 三、恶法增长。
- 四、善法消灭。
- 五、迷于淫欲。
- 六、财物散失。
- 七、心多疑。
- 八、远离善友。
- 九、亲族不信。
- 十、死堕三恶道。

——摘自《分别善恶报应经》

<sup>25.</sup> 给孤独长者:他是舍卫城之商主,后买下祇陀太 子之园林供给僧众。



#### 妄语报应:

一、常口臭。

二、正真远离。

三、谄媚日增。

四、是非人相近。

五、忠言不信。

六、智慧很少。

七、称扬谎言。

八、不说实话。

九、爱论是非。

十、死堕恶道。

——摘自《分别善恶报应经》

养。最后,将遗体火化,并为能愿比 丘造了遗塔。当下,世尊为四众弟子 传无上甚深妙法。

待传法圆满后,诸比丘请问: 「世尊,能愿比丘往昔造了什么业, 今生在富贵之家却受短命多病的业报?」。

<sup>26.</sup> 俱留逊佛:乃过去七佛中之第四佛。现在贤劫四佛之第一佛。

小儿子从小行为放荡,喜欢杀生邪淫等恶行,尤其是喜欢打猎,曾伤害了成千上万条生命。后来,俱留逊佛回宫传法,他的弟弟也被教化皈依佛门,受了居士戒。

之后,他发心修一些经堂、供养僧众,并发愿:愿我生生世世 财富圆满,愿我生生世世令如来欢喜,并在如来教法下出家,证得 罗汉果位!后来,他因杀生的果报成熟,无论投生哪一道都是短命 多病。又因他供养僧众及修建经堂的功德,使他生生世世财富圆 满,得受如来教言,又在我教法下出家证得罗汉果位。」。

众比丘复次请问:「世尊,以何因缘,能愿比丘的遗体众人抬 不动?」。

世尊复言:「在贤劫人寿两万岁时,人天导师、如来、正等觉、应供迦叶佛出世。印度鹿野苑有一施主生了个孩子。这孩子出家后得罗汉果趣入涅槃。(这孩子的上师就是现在的能愿比丘)。涅槃后,罗汉的上师把遗体供养起来,并发愿:愿我将来在释迦佛教法下得罗汉果,入涅槃时,佛与四众弟子也供养我的遗体。因此愿力成熟,故今日我与四众弟子去供养那具抬不动的遗体。」世尊如是说。

复次长者子,有五事行堕饿鬼中。何谓为五: 一者、悭贪不欲布施。二者、盗窃不孝二亲。 三者、愚冥无有慈心。四者、积聚财物不肯衣食。 五者、不给父母兄弟妻子奴婢。 是为五事堕饿鬼中。



——摘自《辨意长者子经》



## 驼背人

无意害兄 受驼背报

04

一天,孩子突然生病了,背上长出个大 疱,腰也佝偻弯曲,成了个驼背人。家人多 方求医,花了许多钱治病也无济于事。最 后,他们决定请当时著名的大德们来为孩子 医治驼背的病。印度当时的外道六大本师如 弗兰利、迦叶子、弗利子等是非常的出名。于是,施主供养外道六 大本师财物、饮食等并作礼祈求:「你们是当今出名的大德,于过 去、现在、未来世间的一切无不通达。现在,我的孩子重病在身, 求你们医好他。」当时,六本师们用一些药物、咒语等用心地医 治,仍不见效。

施主一友是佛教徒,提醒他说:「您不要皈依那些外道本师, 应该皈依我等大师释迦牟尼佛。世尊是能仁遍知,无所不能的!」 施主听后,欢喜无比,便前往拜谒世尊,世尊为他传授了一些法 要。

尔后,施主又祈求世尊率眷属于次日到家中应供,世尊默许了。施主非常高兴,回到家中作了很好地准备。第二天,他又亲自去迎请世尊及众弟子。世尊披上袈裟,手持钵盂,率众弟子前往施主家。驼背孩子看见远处走来的世尊,尤其见到佛的三十二相好<sup>27</sup>,心中数数欢喜,安乐无比,胜过了十二年的禅悦,竟然激动得在床上跳了起来。这么一跳,他的背立即直了,恢复如常人一样。便对世尊生起了无比的信心,马上到世尊前恭敬、顶礼、供养赞叹。见此,施主是喜于心而乐于形。

<sup>27.</sup> 三十二种相好:系转轮圣王及佛之应化身所具足之三十二种殊胜容貌与微妙形相。依《大智度论·卷四》所载即:1足下安平立相、2足下二轮相、3长指相、4足跟广平相、5手足指缦网相、6手足柔软相、7足趺高满相、8如鹿王相、9正立手摩膝相、10阴藏相、11身广长等相、12毛上向相、13一一孔一毛生相、14金色相、15大光相、16细薄皮相、17七处隆满相、18两腋下隆满相、19上身如狮子相、20身广洪直相、21肩圆好相、22四十齿相、23齿齐相、24牙白相、25狮子颊相、26味中得上味相、27大舌相、28梵音相、29目绀青相、30牛眼睫相、31顶髻相、32白毫相。



复次长者子,又有五事,作畜生行堕畜生中。何谓为五:

一者、犯戒私窃偷盗。

二者、负债抵而不偿。

三者、杀生以身偿之。

四者、不喜听受经法。

五者、常以因缘艰难斋戒施会以俗为 缘。

是为五事生畜生中。

——摘自《辨意长者子经》

当时,痊愈了的驼背人心想:世尊治好了我的病,断除我的痛苦,使我得了安乐,为报佛恩,我应该生生世出家。他经父母同意后,到世尊前合掌顶礼,随佛出家受近圆戒<sup>28</sup>。

出家后,佛陀给他传法。他精勤修持,不久,断尽了三界烦恼,获证罗汉果位。在他的境界中:黄金与牛粪等同,虚空与手掌无别,具足无量功德。诸天齐赞他的功德。

<sup>28.</sup> 近圆戒:略称具足戒,指比丘、比丘尼所应受持之戒律。一般而言,比丘戒有二百五十戒,比丘尼有三百四十八戒。

时诸比丘请问:「世尊,此人以何善业得生富贵之家?以何恶业弯腰驼背?以何因缘得佛亲自加持而恢复如常?为何于您教法下断尽烦恼证得罗汉果位,请为吾等演说?」。

世尊告曰:「诸比丘,早在贤劫人寿二万岁时,人天导师、如来、正等觉迦叶佛出世,鹿野苑有一施主,他的儿媳生了双胞胎,家人兴庆,作了贺生,给双胞胎取了适合种姓的名字,并用丰美的食品喂养他们。长大后他俩对迦叶佛深有信心,经父母同意后得以出家受戒。他俩认为迦叶佛教法中闻思修是得道的根本,故请问迦叶佛:『世尊,我们应该先闻思还是先修行呢?』。

世尊告诉他们:『先闻思然后再修行。』。

这样,他俩白天闻思,但每到夜晚休息时,那个顽皮的哥哥就去耍弄他那温和稳重的弟弟,经常压在他身上。日久弟弟很生气, 开始起烦恼。

一天,他拿了个大砖石裹在他自己的衣服里,这时哥哥又故计 重施耍弄他,结果哥哥的腰搁在砖石上,把腰椎折断了,从此再也 直不起来,成了个驼背子。弟弟心里很难过:哥哥虽然不应该对我 无理,可我却使他残废了。带着后悔的心,他请了许多医生给哥哥 治疗,渴望哥哥能早日康复。

31

不久,哥哥终于恢复如前。因为生病,哥哥对轮回生起了无比的厌离之心,更加精进修持,终于证得了罗汉果位。弟弟非常高兴,便经常恭敬承侍罗汉哥哥。

弟弟在临终时发愿:我一生中出家持戒,愿以此功德,能生生世世转生富贵家,并能在释迦佛出世时出家,证得罗汉果,愿我害哥哥的恶业不要成熟,若因果无欺定要成熟,则愿释迦佛亲来消除我的痛苦。

当时,他害哥哥的业果成熟,而感今生的驼背,因发善愿成熟故,我今天亲自来消除他的痛苦,使他能立即恢复正常,今生于富贵之家,并在我教法下出家获证罗汉果位。」。



#### 饮酒三十六过:

1.散财。2.多病。3.常斗争。4.增长杀害。5.增长瞋恚。

6.多不顺心。7.智慧渐减。8.福德不增。9.福德渐减。

10.秘密显露。11.事业不成。12.多增忧苦。13.六根不灵。

14. 毁辱父母。15. 不敬三宝。16. 不信婆罗门。17. 不敬佛。

18.不敬僧法。19.亲近恶友。20.舍离善友。21.弃舍饮食。

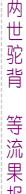
22.衣衫不整。23.淫欲旺盛。24.众人讨厌。25.多增笑话。

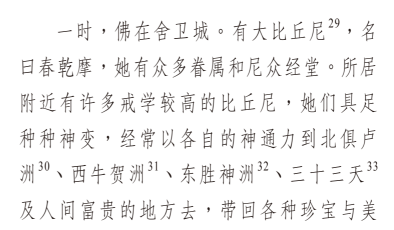
26.父母不喜。27.眷属嫌弃。28.受持非法。29.远离正法。

30.不敬贤善。31.常犯错。32.远离圆寂。33.颠狂渐增。

34.身心散乱。35.作恶贪享乐。36.死堕大地狱受苦无穷。

——摘自《分别善恶报应经》





两 等流果报

29. 比丘尼: 意译乞士女。指出家得度, 受具足戒之女性。

30. 北俱卢洲: 意译胜处、胜生、高上, 以其地胜于其他三洲 而得名。地形方正。

31. 西牛贺洲:以牛行贸易而得名。地形如满月。

32. 东胜神洲:以其身形殊胜故称胜身, 地形如半月, 人面亦 如半月。

33. 三十三天: 六欲天之一。又作忉利天。于佛教之宇宙观 中,此天位居欲界第二天之须弥山顶上,四面各八万由 旬。



复次长者子,又有五事,常生卑贱为 人奴婢。何谓为五:

一者、憍慢不敬二亲。

二者、刚强无恭恪心。

三者、放逸不礼三尊。

四者、盗窃以为生业。

五者、负债逃避不偿。

是为五事,常生卑贱奴婢之中。

——摘自《辨意长者子经》

食。

于是,她就借口供斋与他们 等手做许多美味饮食好好。 她就是,她说多美味饮食,她说多美味的。 然后们传授,她说我们传授,不可以的,希望你们说。 可以为我不可知道,我写识,对对是一里的。 好好,不过,你妈是一里么么一生中不传任何人。 不过,你吗?如 果三个月内天天以饮食供养我们,再供养每人六种资具,我们可以 发心教你一个神通。」听此言后,春乾摩比丘尼信以为真,便欣然 答应了。三个月当中她按要求供养了六群比丘。

三个月过后,她对六群比丘祈求:「我的供养圆满了,该教我神通了吧!」他们很爽快地说:「可以。不过,学神通首先要锻炼好身体,身体越强壮,神通越容易修出来。」她赶忙问:「那,我该怎样锻炼呢?」。

他们漫不经心地说:「第一天,先站在一个凳子上跳下来,依此类推,到第七天从第七个凳子向下跳。这样,身体锻炼得很好了;接下来,第一天从一层楼上跳下来,第二天从二层楼跳下来,直到第七层楼上跳下来,一直坚持下去。这样,身体越来越好,神变也越来越大,以后,在空中飞来飞去肯定没多大问题。」。

然后,春乾摩比丘尼真的去按这个所谓的「教言」去作了,一天、两天、三天……结果到了第七天,她从第七个凳子上摔了下来,把腰椎骨给摔断了,成了驼背。她痛苦地对六群比丘说:「你们给我教的是什么神变?怎么把我的身体『锻炼』成这个样子!」。

但六群比丘神态自若,蛮不讲理地回答说:「这,我们就不管了,该教你的都教了。」听到这番话,春乾摩比丘尼生起大瞋恨心。无论在经堂里还是在道路旁,逢人便说六群比丘是如何如何地作骗,使她成了驼背。众比丘听说此事后,前白佛言:「世尊,以何因缘,六群比丘作骗于春乾摩比丘尼?唯愿为说。」。

世尊告诸比丘:「此乃前世因缘。现在六群比丘骗了她,往昔也曾骗过她。那是很久以前,印度鹿野苑有位梵施国王,准备兴建王宫,请了许多木匠。这些木匠每天在那些弯曲粗硬的木料上,画线凿锯将木料做得端直平滑,手艺非凡。一位看国库的驼背妇女见此情景,心想:这些木匠技艺如此高超,能否把我的身体也做直了?那些木料弯曲不直又粗又硬,而我的身体是比较柔软光滑的了?那些木料弯曲不直又粗又硬,而我的身体是比较柔软光滑的方。

这些木匠说:『按道理是可以。但有个条件,如果三个月内每 天供养我们食物,我们就愿意。』听毕此言,这个驼背妇女欣然应 允。三个月过后,她对木匠们说:『已经供养你们三个月了,现在 可以把我的身体做直了吧?』这些木匠一本正经地说:『是,现 在可以了。不过,我们作木料是先在上面画线,再用斧子砍、锯子 锯,这样木料就做得端直了。同样,也让我们在你身上画线,再用 斧子砍、锯子锯,……』。

听到这话,那个驼背妇女毛骨悚然,很害怕地说:『怎么?用斧子砍?那不就把我砍死了吗?』木匠们满不在乎地说:『那又有什么办法?除了斧子砍、锯子锯,我们别无它法。』当时,驼背妇女很伤心,但又不敢向任何人言及此事。

诸比丘,当时的驼背妇女就是现在的春乾摩比丘尼,木匠们就是现在的六群比丘。往昔他们骗了她,没满其愿,今世她继续受骗。」。



## 恰嘎国王

慢尊者 王位复得

轻

06

一时,佛在舍卫城,有位布德作拉巴局 多扎的人。他依佛陀的加持力遣除了三界轮 回的痛苦,获证了圣者罗汉的果位。尊者觉 得世尊恩深似海,为报佛恩,他决定度化无 边的众生。

依所化众生的时、处、因缘等观察, 他观知南方果贤巴(印度六大城市之一,汉译萨 弥城)的众生与他有缘,且度化的时机已成熟。他便披上袈裟、手持钵盂往果贤巴城化 缘。

果然,城里一位著名的大施主和其他 眷属经常供养他。尊者观察他们的根基意 乐,给他们传授了相应的佛法。有的人得暖

位<sup>34</sup>、顶位<sup>35</sup>、忍位<sup>36</sup>、圣法位<sup>37</sup>;有的得预流果、一来果<sup>38</sup>、不来果<sup>39</sup>、罗汉果<sup>40</sup>,有的得金轮王、梵天、帝释天;有的得缘觉<sup>41</sup>的果位,有的种下了如来正等觉的种子,更多的人对三宝生起了不共的信心。

已得果的众弟子对尊者祈求:「尊者,您对我们的恩德很大, 把我们从三恶趣中解救出来,从此,再也不堕入轮回中。我们度过 了生死海,越过了骨架山。所以,我们诚祈尊者在有生之年能接受 果贤巴信徒们的供养。」。

尊者和善地说:「在这里也可以,但我还要饶益其他有情。」 在场的信徒们都对尊者广度众生的大悲心赞叹不已。祈请者们礼

<sup>34.</sup> 暖位:此位可烧除烦恼,接近见道无漏慧而生有漏之善根,并以此位观欲界、色界、无色界之四谛及修十六行相,而生有漏之观慧。修至此位即使是退欲而断根造恶业,乃至堕入恶趣,然而终必能得圣道而入涅槃。

<sup>35.</sup> 顶位:于动摇不安定之善根(动善根)中,生最上善根之绝顶位,乃不进则退之境界。于此修四谛、十六行相。修至此位即使退堕地狱也不至于断善根。

<sup>36.</sup> 忍位:为确认四谛之理,善根已定,不再动摇(不动善根)之位,不再堕入恶趣。分上忍位、中忍位及下忍位。

<sup>37.</sup> 圣法位:为有漏世间法中能生最上善根之位,观修欲界苦谛之一行相。于次一刹那入见道 位而成为圣者。

<sup>38.</sup> 一来果:即四圣果中之第二果。指断除欲界九品修惑中之前六品而证得圣者果位并以来返 人天一次而得名。

<sup>39.</sup> 不来果:略称那含,意译不还、不来,乃声闻四果中第三果之圣者。彼等已断尽欲界九品之惑,不再还来欲界受生。

<sup>40.</sup> 罗汉果:即第四果又作极果、无学果。指已断尽色界、无色界之一切见惑、修惑而永入涅槃之圣者。

<sup>41.</sup> 缘觉:又作独觉、因缘觉。指独自悟道之修行者,即于现在身中,不禀佛教,无师独悟、性乐寂静而不事说法教化之圣者。

毕尊者后各自回去了,可四面八方朝 拜者纷沓而来。正当此时,恰嘎国王 率领着四大军队打猎,经过此施主门 前时,国王见施主院内济济堂,便 问手下大臣:「这个院里怎么这么多 人?」。

大臣说:「听说有位布德作拉巴 局多扎的人在这里,所以,有很多人 来朝拜他。」。

之后,国王生气地说:「他毕 所憎形体丑恶,心意不宁常怀恐怖。竟是在我的国土上,居然敢对我不 ——摘自《辨意长者子经》 恭!」大臣们也议论纷纷,对尊者说 些失礼的话。国王更是火上加油,怒气横牛。





云何杀生?

谓于有情,率先见已,

次审其名,决定欲杀,

动身施作,断其命根。

如是五缘,次第具足,

成杀生罪,定感彼果。

——摘自《十不善业道经》

打猎返回时,国王说:「我们再去,若那位尊者仍是那副姿态的话, 我就砍断他的头。」「对,我们应该如此。」众大臣也随声附和着。

 的光可立即恢复,裂开的大地也无害于您。」国王立即生起欢喜心。当下,身光复原,地缝闭合。国王对尊者作礼,便回宫了。

时过不久,恰嘎国王又带着四大军队去森林中狩猎,捕杀了不少野兽。当时,国王自己向一方追捕,后来脱离了自己的眷属,在森林中迷失了方向。他心中很着急,四处狂奔,得见一牧童家便冲进去了。但牧童不知道他是国王,只是暂时让他安住下来一起生活。国王因害怕、着急及委屈,而神志不清,迷迷糊糊,以至疯狂。太子、大臣等在森林中四处寻觅,却不见国王身影,他们只好作罢回宫。

六个月过后的一天,国王手下的一位大臣忽然又想起了丢失的国王,与众大臣商量:「我们再去寻找国王吧,若能找回来,就最好;若是找不回来,则另立太子为国君。」议毕,太子与大臣共同外出寻找国王。同时,国王的神志已清醒,牧童也认出了他是国王,准备把他送回宫去。正巧在路上与寻找国王的大臣们邂逅,太子异常兴奋地问:「父王六个月来是如何度日的?」国王便将六个月中如何如何详细述说于太子。

在他详述时,聪慧的太子就回想起尊者当时对父王的授记。便

禀白父王事情的前前后后,是应验了尊者的授记。 国王听毕,也觉得此事不可思议,顿时,对尊者增 上了信心,对太子说:「父王暂不回宫,先礼尊者 去。」他们直奔果贤巴城的施主家去拜见尊者,国 王一见尊者便立即上前恭敬顶礼,祈请传法,尊者



给他传了相应的法。之后国王请求:「尊者,您能否接受我在七天中的供养?」尊者默许了。国王心悦神怡,在七天中,以各种上好饮食供养尊者。受供圆满后,尊者又给他们传了相应的法,他们赞叹尊者的传法功德后,返回宫中。

时世尊与眷属也莅临果贤巴城住到施主家。恰嘎国王得知后立即去拜见世尊,世尊也对他传了法。国王请求:「世尊,您能否在三个月中接受我的供养?」世尊默然应允。在三个月的广大供养中,国王总是对尊者另眼相待,其余比丘众心怀不解,便问尊者:「为什么国王总是特殊对待您?」。

尊者就将国王对待他的前前后后告诉了众比丘,众比丘听毕,往世尊前请问:「世尊,以何因缘,国王先对尊者生瞋心导致身失光色,后生信心使身光恢复?唯愿为说。」。

世尊告诸比丘:「此乃前世因缘。久远以前,在追培城里有位宁布国王,他在位期间,国泰民安,风调雨顺,富裕祥和。宁布国王部下的一位小国王家降生了位小太子。太子长大后,精通了经诗史学等十八明。这位颖慧的太子观察到他的父王时而利于民众,时而害于民众,及人生的苦乐悲欢截然不同而深有感触。经过日久的观察,太子生起了一个猛厉的出离心,便舍弃王位到寂静的森林中修行。他修得四禅八定<sup>42</sup>、五种神通<sup>43</sup>,成了一位著名的仙人。之

<sup>42.</sup> 四禅八定:四禅又作四静虑,即色界天之四禅。八定谓色界天之四禅与无色界天之四无色定,合之而成八定。(应知八定包含四禅)

<sup>43.</sup> 五种神通:指修四根本静虑所得五种神通。即神足通、天眼通、天耳通、他心通及宿命通。

后,他回宫传法,当时,对他恭敬供养者多不胜数。

那位宁布国王打猎路过见到众多人群,就问大臣:『怎么有那么多人会集?』臣曰:『是您部下的一位小王子修证成仙人,回宫传法,所以众人济济。』听此言,国王心想:以前我们彼此颇为友好,现应该去看看他。宁布国王来拜见仙人时,仙人也是没起身相迎,当下国王顿起瞋心,想要杀掉他。正动念之时,国王身光消失,大地裂开,他害怕极了,立刻到仙人前求忏悔。

仙人慈悲地说:『这对我没什么,但您要从因果方面考虑考虑。』国王再三祈求:『我对您发了恶心,将来对我的王位会不会有影响?对我的未来有什么报应?』仙人安慰他说:『您的王位不会有影响,如果您对我生起信心与欢喜心,身光会恢复如故。』国王立刻对仙人生起了欢喜心,眼前的地裂也合闭了,身光也恢复了。

众比丘,当时的仙人,即今布德作拉巴局多扎尊者也;时宁布 国王者,即今的恰嘎国王也。因果如是毫釐不爽!」。

◎孤儿:为何有些孩子在年幼时像孤儿般的过着孤独的生活?(果)

伤害——因为这些孩子在过去世猎取鸟类并使它 们与父母分离。(因)

——摘自《因与果》





## 跛子

恶骂圣者 得跛子报

07

一时,佛在舍卫城。有一位大施主,他 的妻子生下一个跛脚的孩子,故此夫妇俩为 之取名为『跛子长大后,父亲如 亲之,后也不会有很大的前途,不如 让 他学裁缝,依一门手艺来维持生活。施主将 这个想法告诉了妻子和儿子。跛子遵父 裁缝,不久,他的手艺已很好,在城中也是 小有名气。

一次,当地举行一个大型宴会,有位施 主的妻子想去参加,苦于没有礼服,就在朋 友家借了一套。但不小心在宴会上把礼服弄 破了,她很担心别人知道,无法还于主人。 回到家中,丈夫出去了,她心想:最好快把 跛子裁缝请到家中,把礼服缝好就可以还给主人了。她赶忙去把跛子请到家中,关紧大门准备让他缝补礼服。正当此时,她的丈夫从外面回来了,边敲门边高声叫:「开门!」。

她听到丈夫的叫门声害怕极了,(一方面丈夫不在家,自己将跛子请到家来有失妇道;另一方面,又担心丈夫知道自己弄破了借来的礼服。)真是心急如焚,不知如何是好!无奈她只好把跛子装在大口袋里,手忙脚乱地把口袋捆好,藏到隔壁的房子里。她喘了口气,定定神后便开门迎接丈夫。她假惺惺地对丈夫说了番温情话,然后,夫妇俩就上床睡觉了。

半夜,一个小偷溜进了她家,黑夜中小偷四处乱摸,结果摸到了那个大口袋,再上下仔细摸了摸,觉得捆得又紧又好,自忖:可能是个无价之宝。心中暗自得意:得到这个如意宝,我的子孙七代不会再受贫困之苦,财富无穷匮也。他欣喜若狂,背起这个装人的大袋子就跑。

走了一程,明月从东山升起,月光下,他扛的袋子淅淅沥沥流出水来,这是因跛子呆在口袋里太久,忍不住撒尿了,可这个小偷却觉得:唯有水晶如意宝在月光下才会流出甘露,现在正巧是月亮升起来的时侯流下甘露来,必定是如意宝。想着想着,他心里更加欢喜,步伐也更快。最后,走到住有五百个土匪的森林中。

他们一看这个小偷兴致勃勃地背个大口袋满载而归,就问:「你到底背了什么东西?」小偷自豪

地说:「什么东西?这次我可是得到个无价之宝!我们在座的各位都应该高兴,以后七代的生活都可以解决了。」众贼听他这么一说都急着要马上打开看。

小偷满有把握地说:「打开就打开吧!」于是,众贼一拥而上,将口袋打开一看,他们都愣了:除了一个残废的跛子外,哪里有什么「如意宝」啊!众贼有的烦恼,有的失望,有的惊奇,有的觉得好笑。那个小偷在一边一言不发,痛苦不堪,无精打采地坐着。

原来入睡的夫妇,夜间妻子醒来还惦记着口袋中的跛子,就蹑手蹑脚地去隔壁房子里,怎么也找不到那个大口袋,于是就唱了支歌:「屋中的口袋哟,不知去何方?谁人背走了,我心喜而悲;林中众贼哟,不知有何感?有的失望又惊奇,有的痛苦又可笑。」。

那群盗贼凑在一起商量:「这个跛子对我们一点用处也没有,干脆把他祭供药叉算了。」于是他们在药叉像前堆了一些柴薪,准备将这个跛子活活焚烧以供药叉。强盗们把跛子拉到药叉像前,这时跛子心想:「彻底完了!世界上能救我的人在哪里呀?」他终于想到:唯有释迦世尊能救我。

这时,他便开始一心一意地祈祷:「众生的怙主啊!释迦世尊请快来救我!」诸佛如来时时刻刻观照着每一个众生的苦乐,即便



是大海离开波浪,佛陀对众生的大悲心刹那也不 会离开。跛子一心一意地祈祷世尊,世尊悉皆了 知,于是就化成一个药叉的形像来到众贼集聚的 森林中。当佛陀显现于众贼前时,他们非常欢喜,又很稀奇:「今天,我们正准备作供,药叉真的亲临了。」这个「药叉」告诉众贼:「你们将此这个,不要杀他。若能这样,我可以给你们传授相应的法。」。

佛陀摄受他们并为之授戒传法。 他们精进修持,终于摧毁了三界烦恼,与证罗汉果位。此时的跛子因为跛子因,根不具足不能出家而生起惭愧心,我以不不能出家而生之,假如我不想,我之一定会在佛陀的教法下战,获证罗汉果位。



云何不与取? 谓于他物,先窥觇已, 而起审虑,决定欲取, 动身所作,即盗其物。 具足五缘,成不与取罪。 ——摘自《十不善业道经》

因他如是发心,他的脚立即不跛了,身也立直了。他欢喜无比,马上去佛前祈求出家,佛陀同样摄受他,为他授戒传法,他自己也精进修持,最后获证了罗汉果位。

时诸比丘请问:「世尊,以何业感,他今世为跛子?又以何因缘他能复原并得出家证果?唯祈开示,愿乐欲闻。」。

佛言:「此乃前世业力所致。曾经贤劫人寿二万岁时,人天导师、如来、正等觉迦叶佛出世,鹿野苑的一位施主有两个儿子,大儿子对佛起信,精进修持后证得无来果。他洞察到世态炎凉、俗世的是非而生起厌离心,对迦叶佛生起极大信心,便天天静住修持。小儿子则是无论严寒酷暑,风里雨里不辞辛苦地劳作,痛苦难忍之时便对哥哥生大瞋心恶口相骂:『你像跛子一样天天安住睡觉,可我为你的生活整天操劳,你实在是太懒惰了!』。

弟弟骂后,哥哥知道他造了很大的恶业,便对弟弟说:『不要这样恶口,我已是圣者,你这样徒有造罪,应当立即忏悔。听此言弟弟猛然觉醒,深感自己不应如此,忙向哥哥求忏悔,并跟哥哥量同去迦叶佛前出家,商定后就出了家。哥哥出家后精进修持,证得了罗汉果位。弟弟一生虽然修持但没有即生证果,他在临终时发愿:愿我恶口相骂的恶业不要成熟,若一定成熟,则愿我发清净心出家的一刹那,立即使业障消除;虽然今世我没证果,愿我于释迦佛教法下出家证得圣者果位。

诸比丘,你们是怎么想的?当时那位弟弟就是现在的跛子,因 他恶口骂人的业报成熟之故,在许多生中也变成跛子,感受极大痛 苦。他后来发心出家的一刹那,身体立即恢复,脚不再跛了,后出家证果。这乃是他临终的愿力成熟之故。」。

诸比丘复次请问:「世尊,那五百盗贼与跛子之间是什么因缘?五百盗贼与跛子共同证得罗汉果,又是什么因缘?」。

佛告众比丘:「这也是前世的因缘。很久以前,有五百名土匪聚在森林,出入城镇,以抢劫掠夺为生。一天,一个人走进森林与土匪们相遇,土匪们立即抓住他准备将他火焚以供药叉。正要火焚时,这个人觉得必死无疑,心里非常害怕,突然,他记起离此不远的寂静处有位头陀仙人道行很高,便立即数数祈祷。有位与头陀仙人要好的天神知道后,特地去告诉仙人说:『有个人处境危险,正析祷您去救他。』仙人立刻去五百土匪中,这五百土匪一见仙人不要杀他,这样,我可以给你们传授佛法。』土匪们放了那人不要杀他,这样,我可以给你们传授佛法。』土匪们放了那人,调法的加持力,都得到了四禅五通。

诸比丘,当时的仙人就是我,当时的五百土匪就是现在的五百盗贼。当时林中遇难者就是现在的跛子。他当时因五百名土匪得四禅五通,如今他因他们而出家获圣果。」。

◎孩子:为何某些父母拥有多位孩子而有些人 却没有?(果)

不仁慈——因为那些没有孩子的父母在过去 世不喜欢孩子和毁灭未出世的婴儿。(因)

——摘自《因与果》





## 乾布国王

杀众罗汉 恒受狱报

08

一时,佛在舍卫城。有一位正在地狱受苦的众生,其躯体庞大,无有双眼,周身糜烂,中有诸多小虫时时刻刻噬食其身。他不堪其苦,四处狂奔乱吼。

全身被刺得干疮百孔,痛苦极了;他又跑到墙角或山洞里,又有业力所现的许多人,手持刀矛剑弩等各种武器击打他,他没有安身之处,到处奔跑到处受害,身心痛苦不堪,大声嚎叫。

我等大师释迦世尊及一切三世诸佛,具二智慧、四无畏、七菩提支、八正道分、九等持、十力等无量功德,昼夜六时观照一切众生,哪些众生该以何种方法调化等,如是恒时观照着。即便是大海离开波浪,佛陀对众生的大悲心刹那也不会离开。我等大师释迦世尊观察舍卫城的有情,该用何等方法来调化?世尊观知当以使他们生起厌离心的方法来调化,便以神变力将那位正在地狱受极大痛苦的众生勾召到人间来,显现在舍卫城边的康丹大河内。

他四处奔跑,到平原时,有众多狮子、猛虎、烈豹、人熊等群,用铁嘴一块一块地撕咬他的身体,他痛苦难忍;于是又跑到河里,却有铁嘴大鳖鱼或摩羯穷追不舍,追食着他;他无法忍受,再飞到空中,空中的铁嘴雄鹰、乌鸦、鸱枭等群鸟也争相啄食,他难受无比;再跑进森林,森林刹那变成铁刺林,布满了剑、矛、弩,大嘴矛、一杵金刚等各种兵器,这些兵器纷纷刺向他,他的身体被刺得千疮百孔,痛苦极了;他又跑到墙角或山洞里,又有业力

感召所现的许多人手持刀、矛、剑、弩等各种武器刺杀他,无论他躲到哪里都被各种禽兽争相逐食、各种 兵器穷追杀打,他没有安身之处,到处奔跑,到处受 害,身心痛苦不堪,于是大声地哭喊,大声地嚎叫。

其哭喊嚎叫的声量大至全舍卫城的老少妇孺都能

听到。一时,城中成千上万的众生倾城而来,全都目睹了那位地狱 众生所遭受的一幕幕极为痛苦的惨景,他们都觉得稀有,互相议论 着:「这到底是什么业缘?这到底是什么果报?」。

此时,世尊告阿难集合众比丘一同前往康丹河边。远远地,众人都见到佛陀向康丹河边走来,他们议论纷纷。未信佛法者趁机轻毁道:「你们看,本来世尊规定出家人不得看集会,可今天他亲自率众比丘去河边观看……。」而信仰佛法者满怀欣喜:「你们看,今天佛陀亲临,肯定会有一个精彩的授记,或者有一个殊胜的法缘……。」。

在众人的议论中,世尊率领众比丘来到了河边,敷座入座。大家都看见那位受苦的众生。世尊心想:我应该让他能回忆前世,并以人话与我对答从而使大众自然而然地深信因果。之后,世尊就入了使他能忆起前世并能以人话与世尊对答的禅定。世尊慈祥地问他:「你是乾布吗?」他垂泪说:「世尊,我是乾布啊!」「你真的是乾布吗?」「有啊,有报应啊!」「所感受的果报你觉痛苦吗?」「痛苦,非常痛苦!」。

「你以前依止何等恶知识,今天成这样呢?」他说:「不是 其他的,只是我未能调伏自心。」当世尊与他问答时,在场的观



众都觉得奇怪,议论说:「乾布是何人?他怎能 回忆前世?不但如此还能说人话,说有报应受痛 苦。」众人很是怀疑,却因佛陀的无比威严而不 敢亲问世尊,只好在一边悄悄地问阿 难尊者。阿难尊者也不知道,也只者 发心代众人请问。于是,阿难尊者恭 敬、顶礼、长跪合掌请问:「世尊, 刚才那位众生是何人?造了什么恶业 受大痛苦?祈佛开示,唯愿欲闻。」。



云何欲邪行?

于此罪中而有四类:

非处、非时、非分、非往。

- 1.非处者,谓于诸佛、菩萨、经像、 和尚、阇黎、父母所止,或相邻 近,皆所不应。
- 2.非时者,谓于昼日、或偶月事、怀 妊、新产、彼不乐欲,及病恼等, 或受净住八关斋戒,皆非其宜。
- 3.非分者,谓于面门,及以非道、童 男、处女自执持等,俱不应作。
- 4.非往者,谓于他妻,及比丘尼、亲 族、异趣、及衒卖等设自境界,作 非梵行,所不应理。如上当知。

——摘自《十不善业道经》

<sup>44.</sup> 灭尽定:唯有圣者能得,系一种无漏之无心定, 圣者修定时,生起以止息想作意而入此定,其 时,不仅断灭不恒行六识,且恒行染污之七识及 与之相应之五遍行,别境之慧,我痴、我见、我 慢、我爱苦四烦恼。

当时,国王听见花园中有男人的声音,因嫉妒生起大瞋恨心,他立刻抽出宝剑,怒气冲冲地向罗汉们冲去,用鞭子把罗汉抽打得遍体鳞伤、死去活来。然后,命手下持各种剑、弩、矛等兵器刺他们,割他们。并且还用剑、刀等将他们切割成一块一块的,乾布国王以邪眼瞅着罗汉们,叫凶手把他们丢出去喂狗,就这样一一地把五百罗汉全部残杀了。

诸比丘,汝等作何想?当时的乾布国王就是这位正在受极大苦的众生。当时国王生瞋心又以邪眼盯着罗汉们,故其今世无双目; 用鞭子抽打他们,故其全身糜烂;因他残杀五百罗汉的恶业成熟, 他自俱光如来至今,都一直在无间地狱中受大痛苦。」。

众比丘紧接着请问世尊:「既然如此,乾布国王还需受多久的苦报?」佛告诉曰:「未来贤劫五百佛出世后,乾布方从此苦报中解脱并转生在劣等种姓家做猎人。一天,他来到了一片绿草丛生的森林中,心想:这么优美的环境,肯定会有野兽来此。于是便在林中设下一些网罟,准备次日再来取回猎物。恰巧当天来了一位独觉,于此处坐禅,诸野兽不敢亲近。

第二天他满怀希望四处察看,只见一位独觉在那里参禅入定,其余一无所获,他便生起了憎恨心,想:如果没有这位独觉,肯定能捕到猎物。于是在一怒之下把独觉杀害了。因此,又堕入无间地狱<sup>45</sup>受无量劫难言之苦。此业报尽,遇正觉师如来,在其教法下出

家得证罗汉果。他得圣果后,现比丘相,外出游方。一天,他到王宫化缘后,在王宫附近的花园内坐禅。

当时,国王带着王妃一同游乐,王妃四处采花撷果,恰巧见到他,对他生起信心祈求传法,在传法时,国王的耳边传来了男子的声音,立即跑过来举鞭抽打他,又令凶手拿刀、剑、矛、弩等各种兵器切割鞭打他,把他身体切成块喂狗,这样他的果报才完全受尽。」。

释迦世尊宣讲了这个漫长的因果过程,舍卫城的所有观众们谛听了佛言后,都觉得因果不虚,人身是苦,于是生起了极大的厌离心及无比的忧愁,世尊也觉得他们堪为法器,给他们宣说了相应的法。闻法后,有些得到加行道的暖、顶、忍、世第一位;有些得预流果、一来果、不来果、罗汉果;有些得金轮王位,有些得梵天位;有的得独觉果;有的种下了无上菩提的因;其他的人也对佛法真实地生起信心而皈依佛门了。

- ◎死亡:为何有些小孩子在幼年时就夭折?(果) 杀生取乐——因为他们在过去世以杀害鸟类和动物 取乐。(因)
- ◎秃头:为何有些人在年轻时就秃头?(果)采摘羽毛──因为他们在过去世采摘那些弱小无助的鸟类的羽毛,使它们无法飞行。(因)

——摘自《因与果》





# 耶惟檀王妃

两世被辱

同

行等

听后,两位王妃一起商量对策。后来她们决定:我们如果直接制止可能不太好,不如让他来王宫,我们当众奚落羞辱他。于是派人告诉提婆达多说:「我们很乐意让你来宫中,有什么事我们一起商量,会让你如愿以偿的。」提婆达多闻此欣喜若狂,立刻赶赴宫中。当时宫中仍有悉达多太子的法座,他得意洋洋地想坐法座,但诸天以为很不如法,马上把法座用神变隐藏。

耶惟檀王妃带着所有王妃坐在宫门前的台阶上准备接待提婆达多。耶惟檀独自高坐,当她见到提婆达多得意忘形地走来,内心觉得好笑,就上前假装殷勤地说:「欢迎您的到来。」提婆达多合掌对王妃客套几句。王妃上前狠狠地捏住他的双手,他使劲抽也抽不出来,就这样耶惟檀王妃把他双手捏出血来。提婆达多疼痛难忍,继而王妃又将他摔倒在地,狠狠地踢他,众王妃一涌而上,以各种东西砸他,有的用牛粪打他,有的用油烫他。

最终他狼狈不堪、遍体鳞伤地回到了他的眷属果呷乐嘎那里。 果呷乐嘎等人问他:「今天你运气不错吧,去王宫与王妃一起享 乐。」提婆达多十分尴尬。诸比丘得知此事,前白佛言:「今天耶惟檀王妃等当众羞辱了提婆达多。」。

佛言:「耶惟檀夫人不仅是今天羞辱他,往昔也曾当众羞辱了他。很早以前,印度鹿野苑有位梵施国王(提婆达多的前世),离印度不远的布德哈拉城有位自在部国王(世尊的前世),这两个国家因一些嫌隙互相作战,残杀了很多人。一天,梵施国王与众臣谈论一些关于女人的事情。梵施

国王问众大臣:『哪些女人长得最漂亮?』群臣各抒己见。

其中一个人告诉国王:『他们所见的都比不上自在部王妃(耶惟檀的前世),其貌美非其他女人能比!』听到此言,梵施国王突然生起了极大贪欲心,想:无论如何,我一定要得到自在部王妃,但要得到她唯有先平息两国之争,缓解矛盾之后再找机会。于是便设法与自在部国王言欢和解。

过了一段时间,他专门派人告诉自在部王的王妃说:『两国和合我意在于你,能否赏个机会,我俩面谈为宜!』自在部王妃就将此事悄悄地告诉了自在部国王并说:『如果您同意,我想召集众人当众羞辱他。』国王同意了。

接着她又宽慰国王:『请您放心,我会处理好的,您不要过于计较!』然后自在部王妃派信使告诉梵施国王:『臣妾明白陛下之意,但有碍于自在部国王,若您真有诚意,最好先杀掉他方便我俩行事。』梵施国王得信后觉得这很容易。他马上又恶化两国之间的关系,并派四大军队攻打自在部国。

一天早上,整个布德哈拉城被包围得水泄不通,自在部国王手下的一些人也被杀害了。这时,王妃又派人对梵施国王说:『你杀下面的人有什么用,你的目的是为了我,现在本宫仅有我独自一人,你穿上一套普通市民的衣服来就是了。』。



梵施国王信以为真,马上迫不及待地找了一套破烂衫换上,溜进王宫。这时候,自在部王的王妃突然抓住他的手高喊:『自在部王、王子、大臣、商主们,梵施国王非法偷溜进我宫,欲行邪淫……。』。

自在部国王进来说:『你身为国王却溜进我宫中欲行邪淫,实不如法,当以刑处之。』。

自在部王妃说: 『杀了他也没多大意义,不如当众羞辱他,再让他滚。』于是, 王妃上去狠狠地踢他, 众人也用各种东西打他, 用油烫他, 他也是半死不活地离开了自在部王的王宫。

众比丘,当时的自在部国王就是现在的我,王妃就是现在的耶惟檀王妃,梵施国王就是现在的提婆达多。」。

佛复告辩意,有五事行,死入地狱亿劫乃出。何谓为五:

- 一者、不信有佛法众,而行诽谤轻毁圣道。
- 二者、破坏佛寺尊庙。
- 三者\四辈转相谤毁,不信殃罪无敬顺意。
- 四者、反逆无有上下, 君臣父子不相顺从。

五者、当来有欲为道者已得为道,便不顺师教而自贡高轻慢谤师。 是为五事死入地狱,辗转地狱无有出期。

——摘自《辨意长者子经》





## 牧人

恶口戏骂 今证罗汉

10

一时,佛在舍卫城。有一位威力无比的 萨迦国王。他有一次恭请世尊及眷属在祇陀 太子园(处灵鹫山下,距舍卫城很近)应供三个 月,国王用牛奶、酸硼等各种上好食 品供养,并派五百牧童帮忙做杂事。三个 品供养,萨迦国王对释迦佛供养无价妙后世 尊率众眷属回经堂了。

当时,五百牧童不约而同地想:萨迦国 王往昔一定是造了很大的善业,才成为一 位有权势、有威望、有福报、举世闻名的 国王,可他现在继续上供,积累资粮。而我 们这些人呢?因前世未造善业,故今世为牧 童。现在我们得了人身,也应该发心供养僧众,他们就共同决定以饮食供养世尊及僧众,一切准备就绪。便恭请世尊及眷属应供,世尊默许了。中午,世尊率眷属前来应供,牧童们虔诚供养。

供养已毕,五百牧童一起去世尊前求法。世尊观察他们的根界意乐,传给他们相应的法,他们以智慧金刚摧毁了二十个萨迦耶见,得预流果位。得果的牧童们发心出家,就先到对佛法极有信心的萨迦国王那里祈求,得到开许后,再去世尊前祈求:「我等欲在您的教法下出家受戒,唯请世尊悲愍摄受。」世尊开许了,并以「过来」之方便言词,令他们当下得到近圆戒体。

五百牧童成了身披袈裟、手持钵盂、净持梵行的清净比丘了。 世尊又给他们传了相应的法,他们各自六时精进,很快摧毁了三界 烦恼,获证阿罗汉的果位。在他们的境界中:黄金与牛粪等同,虚 空与手掌无别。诸天见之无不欢喜赞叹!

得果后,他们心想:现在有没有我们可以调化的众生?若有则在何方?他们以神通观察到了一些具缘调化的众生,就前去调化。 其中有一个牧女,想尽办法也不能使她对佛陀生起信心,无奈之余 他们就强拉硬扯把她拉到世尊前。

她一见世尊三十二相好,顿时生起了无比的欢喜心,胜于十二年的禅悦,不可言说。她看到左右的人都捧着供品,而她什么也没有。她看见路边的果夏达呷花很好看,便采下来去供养佛陀,并在佛前恭敬礼拜,祈求传法。

世尊观知她寿命不长,给她传了相应的法。传法圆满后,牧女就回去了。不久,她因四大不调很快去世了,因她对世尊生起欢喜心故,去世后得以转生天界,成为一个可爱的天女。一般天人有个规矩:得生天界后进行三观察:观察自己前世是哪一道众生?以何因缘得生天界?以后又转生何处?

这个天女观察到:自己前世是人道的一个牧女,因为以欢喜心供佛果夏达呷花的善根而转生成天女。她怀着对世尊的感恩之心,想马上去拜见大恩世尊。于是,身着妙衣霓裳,上下金装银饰,手持天上的青莲、白莲、曼陀罗花等来到世尊前,合掌恭敬,供养鲜花,再祈传法。世尊给她传了相应的法,她以智慧金刚摧毁了二十个萨迦耶见,获证了预流果。又对世尊顶礼,右绕三匝返回了天界。

当时,有前后夜精进不眠的比丘们见到夜间光芒普照,以为是大梵天、帝释天或四大天王来拜见世尊。次日就去请问:「世尊,昨夜光亮如白昼,是否是大梵天、帝释天亦或四大天王来世尊处?」。

世尊说:「昨夜既不是大梵天、帝释天,也不是四大天王前来。你们还记得一个牧女对我欢喜地供养果夏达呷花吗?」。

「记得,记得!」。



佛曰:「这个牧女以欢喜心对我供花,死后得以转生天女。为报恩故,昨夜前来拜见我,我又应她所求传了相应的法,她得圣果后返回天界了。」。

「请问世尊,此天女以何因缘今 生转为贫穷的牧女?后又转生可爱的 天女?唯愿宣说前后因缘。」。

世尊告诸比丘:「这是前世的业力与今生的因缘。所谓前世的业力就是:早在贤劫人寿二万岁,人天导师、如来、正等觉迦叶佛出世时,有一位比丘尼,性情暴躁,以瞋心恶囚人『牧女』。

临终前生大惭愧的比丘尼发愿: 『我于迦叶佛教法下一生持清净梵 行,虽然没有证果,但愿我在释迦佛 出世时,在佛教法下,令佛欢喜并得 以证果:愿我恶口骂人之业不要成 熟。』。

众比丘,你们是怎么想的?时恶 口比丘尼即今牧女,此是前世业力成 熟。所谓今世的因缘,就是她以欢喜 心供养了我一朵果夏达呷花而得生天 女,此是今世的善业所感。」。

诸比丘复次请问:「世尊,那五 百名牧童,以何因缘今世共为牧童?



云何妄语?

谓于见物,或他遗坠,

审知是已,决定而取,

彼若寻求,起虚妄说。

具是五缘,成妄语罪。

——摘自《十不善业道经》

后来遇佛并出家证罗汉果?愿乐欲闻,唯愿为说。」。

世尊告曰:「早在贤劫人寿二万岁,人天导师、如来、正等觉 迦叶佛出世时,那五百名牧童都是比丘,当时他们以『牧童』互相戏骂。临终时发愿:虽然在迦叶佛前我们没有什么圣者的境界和功德,但是,以一生中持戒的功德,愿于释迦佛出世时,于佛教法下出家,令佛欢喜,得证罗汉果位;愿恶口相骂之业不要成熟。当时的五百位比丘就是现在的五百牧童。以恶口之业成熟故,又以其愿力成熟,今生能遇佛,令佛欢喜,出家后精进修持,证得阿罗汉果。」。

◎意外:为何有那么多人死于意外,如淹死、中毒、车祸等等?(果)

杀生——因为在过去世他们用种种方法杀害动物和人。(因)

◎烧死:为何有些人被活活烧死?(果)烧烤——因为有些人烧烤和煎炒活生生的鱼。(因)

——摘自《因与果》





# 第一只大熊

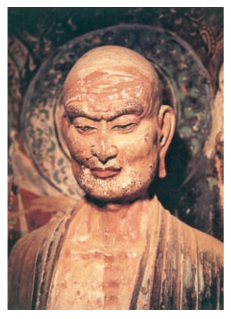
舍命救人 遭彼杀害

11

一时,佛在舍卫城。一天,佛陀在去嘎 雅山的路上,显现感冒,(据印度史及根顿秋 培的记载,世尊在嘎雅山居住了七年。)请了当时 最著名的耆婆医生用酥油、草药等调合制成 汤药,供世尊服用。病愈后,剩下了许多 药。耆婆医生请问:「世尊,这剩下的药 该如何处理?」佛告耆婆说:「供养僧众即 可。」。

耆婆医生遵佛所教,均分给每位僧人, 可谁也不敢接受。提婆达多<sup>46</sup>见了,上前问 耆婆医生是怎么回事。耆婆医生说:「你

<sup>46.</sup> 提婆达多:为佛世时犯五逆罪,即破和合僧和出佛身血,故称为恶比丘。世尊的伯父白饭王之子亦是阿难的兄弟。



## 云何绮语?

谓于他人,以染污心,增饰其非,对彼而说。

## 云何两舌?

于他所有,隐密等事,

以非理言,而作离间。

## 云何恶语?

谓于贪欲,和合事相,

以杂染言,厉声而说。

——摘自《十不善业道经》

看,这是世尊服剩的药,令我均供给 每位僧人,但谁也不敢接受。」提婆 达多不以为然地说:「这有什么?他 们不敢接受,我敢!沙门果达玛(释 尊)的药有什么,他服多少我照样能 服多少。」。

耆婆医生劝诫他:「可能不行,你还是注意些,世尊的体力强且消化力强,你想跟世尊一样服用,可能消化不了吧。」提婆达多不听劝告,把剩下的药照世尊的服用量一样吃下去到下。结果因未能消化而生病了。

耆婆医生又给世尊做了稀饭,提婆达多又知道了,也要喝。医生就说:「你还要喝世尊的稀饭?昨天的汤药你还没消化呢!」。

提婆达多蛮横地说:「什么没有 消化?他沙门果达玛能消化的,我 也能消化,我就是要喝!我就是要 喝!」强要去后,他喝了,马上就体 内不调,疼痛难忍,在地上翻来滚 去,大声哭喊。 当时,提婆达多的一些好友就特地去告诉阿难:「快!提婆达多生病了,可能会有生命危险,痛得倒在地上翻滚,医生也不见人影,该怎么办?」。

阿难对自己同胞兄弟特别关照,马上跑到世尊前祈求:「世尊,我的兄弟提婆达多已濒临死亡,请佛陀慈悲救护他!」。

大慈悲的佛陀听后,立刻去提婆达多前,给他摸顶加持,并慈祥地对提婆达多说:「提婆达多,你天天加害于我,与我子罗睺罗<sup>47</sup>天天承敬我,在我的心中没有任何差别,是平等无二的,若我心中实具平等心,则愿以此真实力的加持,你的病马上痊愈。」世尊说毕此谛实语,一刹那提婆达多病痛痊愈了,高兴地跳了起来。

这时,很多比丘在提婆达多前赞叹说:「世尊对你的恩德很大,是世尊的加持使你病愈。」提婆达多反而埋怨道:「如果不是他的药我也不会生病,生病全都怪他;再说,我的病,它自己生自己灭,与他加持不加持又有什么关系?」他一副蛮不讲理的神态。

诸比丘闻此,即禀世尊:「世尊,提婆达多的言行实不如法, 非但不报恩,而且不知恩,人格真不好。」。

世尊告诸比丘:「提婆达多不但是现在不知恩不报恩,往昔也 是对我恩将仇报。很早以前,有寂静的山林,离此不远的城里有位 穷人,以卖草卖柴维持生活,天天上山砍柴。有一天,他又去山上 砍柴,突然狂风四起,大雪纷飞。他走投无路,将近冻死的时候,

<sup>47.</sup> 罗睺罗:在胎六年,生于佛成道之夜。十五岁出家,拜舍利弗为师,遂证阿罗汉。果谓佛十大弟子之中密行第一。

看见一个山洞,竭力爬了进去。在山洞里有一位菩萨幻化的大熊, 大菩萨身虽堕入恶道,但心却没有堕落,它平时都是积累果实、草 药来维生,从未伤害过任何一个众生。砍柴的人爬进山洞后发现竟 有一只大熊,他吓呆了。

心想:今天可是逃不脱了,大熊肯定会吃掉我的。生起了很大的恐惧。这时,大熊安慰他(当时有些傍生也会说人话):『朋友,请不要害怕。』说着就用自己的身体去温暖他。因大雪封山,七天当中都没转晴,每天大熊都用身体温暖着他,与他共吃水果等。七天后天气转好了,大熊慎重地对他说:『现在你可以回去了,去后,一定不要跟任何人说我在这里,因为有很多怨敌想杀我,想吃我的肉,念在我对您七天中的解救之恩,请您不要说我在这里!』。

这个砍柴人表面应承:『是的,你在七天中对我解救之恩,我非常感谢。』说毕他就背着柴下山了。快到城镇时,遇见了两位猎人,他们见了在山上住了七天的砍柴人,心生诧异,想:这人在山上七日是怎么活着回来的。于是上前问他,砍柴人就详详细细地把经过如是如是地告诉了那两位猎人,两位猎人听了之后就生了贪心,想杀大熊。就对他说:『你带我们去,把那只大熊打死后,也给你三分之一的肉,如何?』。

这个砍柴人心里合计着:七天中它照料我,这也没什么;回去后家里也没什么吃的,如果我带他们去打死那只大熊得到一份肉,回去后,又能饱餐一顿。想了想,他就带着两位猎人直到大熊的山洞前,他们见了大熊就用毒箭射中了。当时,负伤的大熊说了一个

偈子:『吾常住静处,从未夺他财,饮用草水果,从未害他众。今知临终死,我亦无可奈,众生之苦乐,皆以往昔业。』说毕,大熊就去世了。那两位猎人剥开熊皮,将肉分成三份,一份给砍柴人,当他伸手正准备取肉时,突然双手掉落在地上。猎人见了怀着恐惧的心问他:『为什么你的双手会突然落在地上?』。

这时,他才如梦初醒,说:『可能是因果报应,这只大熊在七天中照料我,也叮嘱我不要告人知,我却带来你俩把它杀了,大熊是这个果报。』听了这番话,两位猎人也不太高兴,觉得这个大熊肯定不是一般的傍生,我们吃它的肉实不应理。他们就将熊肉送到经堂里供养僧众,当时有一位罗汉以神通观察,警告诸比丘:『这是贤劫中一位大菩萨的肉,我们不能随便食用!』即说偈颂:『此熊大缘份,菩萨持木轭,具有大悲心,三界皆应供!』偈毕,罗汉率众比丘及猎人将熊肉做成溃塔供养。

诸比丘,你们是怎样想的?当时的大熊就是现在现前菩提的我,当时那个恩将仇报的砍柴人就是现在的提婆达多。他往昔也是不知恩也不报恩的劣种人。」。

◎盲目:为何有些人在今生会盲目?(果) 损伤——因为他们在过去世隐瞒事实,误导他 人及以错误的药方损伤他人的眼睛。(因)



——摘自《因与果》



# 第二只大熊

舍命救人 恩得仇报

12

一时,佛在舍卫城。一天,佛陀在去嘎 雅山的路上(据印度史及根顿秋培的记载,世尊在 嘎雅山居住了七年)患了感冒,就请当时最著 名的耆婆医生用酥油、草药等调合制成汤药 供佛陀服用。病愈后,药还剩下了许多。耆 婆医生请问世尊:「世尊,这剩下的药该如 何处理?」。

世尊告耆婆说:「供养僧众即可。」耆 婆医生就依佛所教,平均供养每位僧人,可 谁也不敢纳受。

这时,提婆达多见了,上前问耆婆医生 是怎么回事,耆婆医生说:「你看,这剩下 的药是世尊服毕令我均供给每位僧人,但他 们谁也不敢接受。」。

提婆达多不以为然地说:「那有什么?他们不敢接受,我敢接受,沙门果达玛(释尊)的药有什么的,他能吃多少,我照样也可以吃多少。」。

耆婆医生就劝诫他:「可能不行吧,你还是小心为好,释迦牟尼佛的体力强且消化力也强,你想跟世尊一样服用,可能消化不了吧。」。

提婆达多不听劝诫,把剩下的药照世尊服用量服下去了。结果,未能消化而生病。耆婆医生又给世尊作了稀饭,提婆达多又知道了,也要喝。医生就说:「你还要喝稀饭,昨天的汤药你还没消化呢。」。

提婆达多蛮横地说:「什么没有消化?他沙门果达玛能消化的,我也能消化,管它三七二十一,我就是要喝!我就是要喝!」强要了稀饭喝下肚,他马上体内不调,疼痛难忍,倒在地上翻来滚去,抱着肚子哭喊。

当时,提婆达多的一些好友就特地去告诉阿难:「提婆达多生病了,可能会有生命危险,痛得在地上翻来滚去,医生也不见人影。快!该怎么办?」。

阿难对自己胞兄特别关心,马上跑到世尊 前祈求:「世尊,我的兄弟提婆达多已濒临 死亡,请佛慈愍垂护救他!」。

大慈悲的佛陀听后立刻去提婆达多前先给他摸顶加持,再慈祥 地对他说:「提婆达多,你天天加害我,与我子罗睺罗天天承敬于 我,在我的心中是一样平等无别的,若我确实具此平等心,则愿以 此真实力的加持,你的病马上痊愈。」世尊说毕谛实语,刹那间, 提婆达多病痛消失,身体完好地跳了起来。

这时,很多比丘在提婆达多前赞叹说:「世尊对你的恩德很大,是世尊的加持,你的病才痊愈的。」。

提婆达多反而埋怨道:「什么呀!我生病全怪他?如果不是他的药我也不会生病;再说,我的病它会生,它自己也会好的,与他加持不加持又有什么关系?」他还是不高兴。

诸比丘闻此,即禀:「世尊,提婆达多的言语真不应理,不知恩也不报恩,人格真不好。」。

世尊告诸比丘:「提婆达多不但是现在不知恩不报恩,往昔对我也是恩将仇报。那是在很久以前,有一个寂静的山林,离此不远有个城市,城里有位穷人以卖柴维持生活,天天上山砍柴。有一天,他在去山上砍柴的路上,遇到一头饥肠辘辘的大狮子紧跟着他,他害怕极了,跑着跑着看见前面有棵大树,就急匆匆地爬了上去,抬头却见树上已有一只大熊,这只大熊也是被狮子追食,先躲到大树上了。这个人心想:『地上有狮子,树上有大熊,我在中

间,今天肯定逃不脱了』。他吓得浑身发抖。

因大菩萨身虽堕入恶道,但心是不会堕落的。它看到这个担惊受怕的人,生起了大悲

这时,那个人也睡醒了。大熊说:『你醒了该我休息了,你要好好保护我。』那个人也答应了,大熊便睡了。树下的狮子又骗那个人说:



云何名贪?

于他财物,及彼受用,起爱乐心,非理希望。

### 云何名瞋?

谓于有情,起忿恚心,而作损恼,及捶打等。

### 云何邪见?

谓无施等,无彼后世,

无供养事,无佛世尊、声闻、缘觉、 无罪、无福、无所作业、无所受报。

——摘自《十不善业道经》

『你最好把大熊甩下来,我吃掉它就离开,你最好是我在这里的时候甩下来,不然,我不在这里,它会吃掉你的。』。

那个人觉得也是个道理,就真的将大熊甩下去了。即将落在狮子口里的大熊说了一个偈子:『呜呼此世中,非法极可怕,劣种恶人中,也有害恩者。』说毕,狮子就把它吃了,吃饱了的狮子就离开了。

树上的那个人在甩下大熊时清清楚楚地听了这首偈子,心里一直有很大的执着,口里也一直不由自主地念:『呜呼此世中,非法极可怕,劣种恶人中,也有害恩者。』他时时刻刻地念,懊悔不安,后来疯了,到处一边呼叫一边念这个偈子。

他的亲戚朋友四处寻医,给他看病,但都查不出是什么病。后来,就带他去附近的一位具五种神通的大仙人前询问:『他究竟是什么病?』大仙人用神通观察知道:是因为他害了一只对他有救命之恩的大熊,在他遇到狮子穷追不舍的时候是大熊救他上树保护他,他居然把大熊甩给狮子吃了,是这个果报现前。

大仙人就专门对他宣说一首偈子加持他: 『你却不讲理,狮子追你时,大熊救护你,非但不报恩,反将它送命,今以此果报,今生来世中,无量苦逼身。』讲过此偈,那个人的精神基本正常了,然后在仙人前出了家。

诸比丘,你们是怎么想的?当时的那只大熊即今现前菩提的我,当时那个砍柴人就是现在的提婆达多,往昔他也是对我不报恩 反加害于我的。」。



## 小驼背

饿死母亲 圣者受报

13

一时,佛在舍卫城。城中有一婆罗门非常贫穷,以乞讨为生。他妻子怀孕了,自妊娠起,他乞讨更加困难,几乎一无所获。怀孕九月生下了一个男婴,他又瘦又小又丑还是个驼背,父母给他过了生日,取名小驼背,就用牛奶、酸奶、油饼喂养着。

过了几天,因他前世业力现前,他母亲的奶水就枯竭了,只好靠牦牛、犀牛的奶汁来喂养他,又因业力显现,牛奶也不易得到,好不容易喂养他,仅仅是不会死而已报,好不容易喂养他,在没有受尽业报。因为他是一个最后有者,在没有受尽业报。这样,总算是把小驼背拉扯大了。



### 如来又告阿难:

- 1、凡为人不净,不知羞丑者,从猪中来。
- 2、为人悭贪,不能廉洁者,从狗中来。
- 3、为人恶毒,心地阴险者,从毒蛇中来。
- 4、为人讲究美食,杀害生灵,毫无 慈心者,从豹狼狸鹰中来。
- 5、为人短命,或者胞胎伤堕,或则 出世未几而早命终,堕在三涂, 数千万劫。
  - ——《佛说轮转五道罪福报应经》

然后,小驼背回家祈求父母道: 「我能不能在释迦牟尼佛的教法下出 家?」父母心想:我们家里实在太穷了,他自己的生活也很艰难,如果他出家也许今生能得一些安乐,来世也有利益,给他开许较好,就对他说:「你愿意出家我们也同意,只是若你得到成就那时回来看看你的二位老人。」得到开许的小驼背高兴地跑到祇陀园,在那位比丘前祈求出家受戒,那位比丘摄受了他,给他剃度授戒。初时几天他与师父一起吃住生活得还可以。

一天,师父对他说:「我像一只野兽一样到处找吃的,一只野兽养另一只野兽是不可能的,最好从现在开始,你自己去化缘吧, 天天养你那是不可能的。」从此,小驼背有时与僧众一起去受供, 有时独自去城里化缘,就这样在僧团中生活。但他与僧众一起受供 时也经常得不到食物,其他的比丘都吃饱喝足。有时轮到他时施主 的供饭恰巧没了,有时排列到他,施主突然有急事走了,回来又不 供给他,接着供养下面的比丘。所有的僧人中他是最苦的。

很多比丘知道这种情况很怜愍他,就去世尊前请问:「世尊,小驼背比丘经常吃不到饭,有时后面的比丘们已经吃到了,却漏掉他,该怎么办?」世尊马上制定了:「上面的比丘未得食前,下面的比丘不能受食。」的一条戒律。尽管如此规定,但在实际中小驼

背还是经常吃不到饭。有时他到城中化缘,也是经常得不到,空钵而返。(若人没有往昔的福报,办什么事情都有很大的困难,真是:有慧若无福,罗汉托空钵!)

后来有两天他去打扫世尊的内殿都吃得很好,身体也健康起来,他就勇猛精进,断除了一切烦

恼,获证罗汉果位。虽然已是位罗汉,但仍受业报。他想:我还是很愿意天天打扫经堂,可以生活得好一些。就又去打扫佛陀的内殿,但当天另一位比丘已经先来把殿堂内外打扫得干干净净,他心想:「今天可能又吃不着饭了,干脆化缘去。」然后,他着衣持钵在城中四处化缘,还是一无所得。

第二天,他早早地拿着扫帚很有把握地去打扫殿堂,谁知早已有位比丘把殿堂打扫干净了,他觉得在哪儿都得不到饭吃,就回寮了。回去后听说当天附近有位大施主中午给世尊及眷属做供养,小驼背心里有点希望,想:到中午我可以随世尊他们一起去施主家应供。看看时间还早,他就回房中坐禅去了。

可施主因有急事提前请佛等去应供了,而小驼背比丘仍在坐禅 又不知道。尔后,世尊率众比丘应供毕,为施主回向传法,回到祇 陀林,施主也出门了。这时,坐禅的小驼背见已是中午便出来,准 备随佛等同往施主家应供,哪知供斋已结束了,今天他又没吃到 饭。

第三天,他又是早早地拿着扫帚去打扫殿堂,又见已有比丘打扫了,心想:今天又得不到饭吃。就回寮了。阿难得知他已是第三天没吃到饭,就特意给他介绍一位施主:「今天中午你一定要给小驼背比丘供养。」施主爽快地答应了,阿难又特意回到小驼背那



里告诉他:「今天我已经给你介绍了施主,中午去他家受供。」小驼背也答应了。然而,施主又出了一件大事必须马上出门,匆匆忙忙,也忘了嘱咐家

第五天目犍连就持两个钵去城中 化缘,化了满满两钵,一钵自己吃 了,一钵准备带回来。又是到了祇陀



凡作诸功德,皆应身为,不得倩代。如倩人食,岂得自饱?若亲自动作,行诸功德:虔诚斋戒,香花供养,合掌作礼,赏经讽咒,燃为能得福。诸天圣众,到处护佑,众魔退避。 诸天圣众,到处护佑,众魔退避。



懈怠之人,偷安苟且,作辍靡常。 修持善行,无精进心,一朝患病, 诸苦缠身,方欲修善,以求得福。 诸天未降。

众魔竟前,相与扰害,作诸怪变。 终被黑业牵去,受苦来,作诸怪变 人,受苦,少之善男。 以故真发心,不稍退堕。 须知罪福随,如是,则是不明,如是,其数无限。 不种一核,以获良果,其数无限。 施一得万,功不虚弃。

——《佛说轮转五道罪福报应经》

第七天,舍利子又持两个钵到城 中化缘,化了满满的两钵,一钵自己 吃了,另一钵就顺利地带到了小驼背 的房前,可是因为小驼背罗汉的业 力现前,全部的门窗都封死了没法进 去。这时,舍利子现神变进到房里,叫小驼背罗汉洗脸受供,他洗脸后准备用斋,可手刚一伸,钵就落在地下一直堕落到金刚大地(距地面四万由旬),舍利子立即显示神变把钵从金刚大地拿回来再让他吃。

小驼背取第一口食,刚到嘴边被非人抢走不见了,取第二口又被非人抢走了,舍利子就亲自持钵亲手喂他,而他的口却紧闭着,舍利子再显现各种神变想打开他的嘴,怎么都打不开。过了一会,已经过午不能食了,他的嘴又好好地张开了。舍利子万般无奈,最后问他:「你现在是否很痛苦,有什么感受?」他说:「其它没什么,只是口干,最好给我一口水喝。」舍利子就取一钵水,又是业力现前,众多非人把灰撒进水里成了一钵灰汤。

最后,小驼背罗汉知道是自己前世的业障,就喝了一口灰汤,显示种种神变趣入涅槃了。时有天降冰雹、打雷各种瑞相。尔后,诸比丘将他的遗体做成塔,并做种种供养。众比丘往世尊前合掌请问:「世尊,小驼背造了什么业,在七天中众比丘都竭尽全力也没能使他得救,虽得罗汉果位却是饿死而趣入涅槃的?唯愿演说。」。

佛告众比丘:「这是他前世的业力所现,一切众生的业力不会成熟于外面的地、水、火、风上,而是成熟于自己的界蕴处,所谓:『纵经百千劫,所作业不亡,因缘会遇时,果报还自受。』那是很早以前,有一位大施主,娶了一位妻子,夫妻都好行广大布施。他们的孩子长大后,那位大施主就去世了,他的妻子继续作广大布施,可她的孩子很反对,告诉母亲:『父亲广行布施,而我们

不能这么做,你不要把家里的财产全部布施给别人。』。

多次这样警告他母亲,但母亲仍作广大布施。他心生恶念:我已警告她多次却不听,不如把她杀了。有一天,他真的把母亲关在一间房子里,不给吃的,不给喝的,母亲哀求他: 『你把我放了吧,以后一定听你的话,不再布施了,这样活活地饿死真太难过了。』他恶狠狠地答道: 『我会把你的尸体放出来,那是等你死了以后,在你还有一口气前,不要想我会把你放出来。』他居然忍心把自己的母亲关了七天,一口饭也没给,一口水也没给。

七天后,他的亲戚朋友们都闻风而至,呵责他,让他立即释放他的母亲,等他被迫放出母亲时,母亲已是奄奄一息,亲戚们问她:『现在你需要什么?』她说:『想喝一口水。』。

儿子听了,觉得:把水里撒进去灰,她喝了肯定会马上死的。 于是他就在母亲要喝的水里撒了灰,母亲喝了一口灰汤,就去世了。众比丘,你们是怎样想的?当时这个不孝顺的儿子就是现在的小驼背罗汉。因他用这样的手段杀了母亲而于千百世中堕入地狱,不论转生何处,都是这样饿死的,现在虽然他已是最后有者不再转生轮回了,但也是喝了口灰汤涅槃的。」。

世尊复告曰:「诸比丘,他还有另外的一个因缘。那是在贤劫 人寿二万岁,人天导师、如来、正等觉迦叶佛出世时,有一施主, 家有双胞胎,长大后对迦叶佛教法生起了信心,两位都出家了,后 来他们都成了说法上师,得了许多供养。 一位心地纯善的,就把自己所得的财物供养僧众,尤其对那些生活水平困难的出家人长作供养。另一位不但不随喜,还反对说:『你不要把我们的财产全部供养僧众。』那位纯善的法师就劝他:『我们这么充裕,而许多僧人那么困难,作为一个具悲心的出家人,有什么理由不作上供下施?』这位纯善的法师讲得他没法回答,还是一直做供养;另一位实在无奈就劝他到别处去说法。因此,僧众没人供养,受到很大的违缘。

僧众中又派人请他们两位回来,那位人格不好的吝啬法师听到 后,生气地说:『这些僧众原来是我们对他们做供养,现在,我们 到了别处还是纠缠不休让我们做供养,整天都是没吃没喝的,简直 像饿鬼一样。』他当时这样恶骂僧众,那位善良的法师好言相劝 说:『你这样恶口骂僧众很不应理,应好好忏悔。』他自己也觉得 不应该如此,生了很大的后悔心。

在临死前他发愿:『愿我对僧众恶口相骂的恶业不要成熟,愿我将来在释迦牟尼的佛教法下出家,令佛欢喜,并获证罗汉果位。』当时那位人格不好的吝啬法师,就是如今的小驼背比丘,他因恶口骂僧众的果报,使他五百世中转生饿鬼。后来,无论转生为哪一道的众生全是饿死的。又因他临终发愿将来在释迦佛的教法下出家证罗汉果,故他今生在我的教法下对我生欢喜心,出家后摧毁三界烦恼,获证罗汉果位。」世尊如是宣说。



只大虫

僧物 恒时受报

盗

用

14

于是佛就作了一个加持,使那个粪池的 臭味弥漫整个舍卫城,城内所有的人都觉得

奇臭无比, 追究根底才知道是城外那个大粪池里散发出来的, 便都自然而然地集中在粪池边查其原由。看见了一个奇怪的动物: 比丘头, 大虫身。

他们都自忖:它究竟是前世造了什么业才会这样?有些觉得稀有,有些觉得讨厌,有些觉得可怜等各种感受。此时,释迦佛陀知道该去调化众城民了,就率众比丘一同向城外走来。远远地他们都见了佛陀,纷纷议论。未信佛法者趁机轻毁道:「你们看,本来世尊规定出家人不得看集会,可今天他却亲自率众比丘来此观看……。」而信仰佛法者满怀欣喜道:「大家看,今天佛陀亲自光临,肯定会有一个精彩的授记,或者将有一个殊胜的法缘……。」。

在众人的议论中佛陀已经来到了粪池附近,知道有各种根基的人都集中在此,世尊想:为了让更多人相信因果,我应该与这个受苦的众生进行对话,让它亲口说一点觉受给众人听。为此,世尊特意对这个傍生作了加持,再入一个能令它回忆前世,且能说人话的禅定。过了一会儿,那个大虫就能说话了,佛陀慈祥地问它:「贤首,你是三藏法师吗?」。

它说:「世尊啊,我是三藏法师。」。

「你真的是三藏法师?」。

「真的,我真的是三藏法师。」。

「那身口意所造的恶业会不会成熟?有没有报应?」。

「身口意所造的恶业确确实实会成熟,一定有报应。」。

「那报应是怎样的感受?是安乐还是痛苦?」。



若有内外诸患不净因缘, 是人应当修念佛心。 若有至心修念佛者, 是人则得离内外患, 是人则得离内外患,

——摘自《优婆寒戒经》

「世尊,恶业感召的痛苦不堪忍 受。」。

「你以前曾依止哪位恶知识才致 于此?」。

「不是因为恶知识,而是因为没 能调伏自心的缘故。」。

众人们听了这番对话都疑惑不 解:「这三藏法师是何人?到底造了 什么样的恶业?」都暗自怀疑低声耳 语,想请问世尊又惧世尊之威严,望 而却步。就找到阿难问:「刚才说的 三藏法师究竟是谁啊?到底造了什么 恶业?」。

阿难说:「我也不知道,你们去请问世尊吧。」众人都说我们惧于世尊的威严,还是劳驾您代为请问吧。

阿难便去世尊前恭敬合掌请问: 「世尊,这个众生能忆前世又说人 话,它到底是谁呀?」。

世尊说:「它是往昔造恶业的三藏法师转成了今天这样的傍生。」。

阿难紧接着问:「世尊,它前世造了什么恶业以至于转生成这样一个傍生?」。

世尊复告曰:「在久远劫前,如来、正等觉、人天导师普胜如来出世。在他的教法下有一位大施主对佛法生起极大信心,后来舍俗出家。出家后精进修学,精通了三藏,人们都称他为三藏法师。人人对他恭敬供养,他财物圆满,本人也很发心,将许多财物供养僧众,僧众因此生活得比较圆满。有一年,在洛日的地方准备结夏安居<sup>48</sup>三个月,会集了有学<sup>49</sup>、无学<sup>50</sup>的僧人共七万七千位。

安居时需要有一位具福报又能干的安居执事员,负责安居僧众的生活、纪律等里里外外的一切事务。他们都觉得三藏法师财富比较圆满,与许多施主有很好的联系,多方面因缘比较成熟,是这次安居中最理想的执事员。(有关戒律中规定:在安居中请执事必须经本人同意方可,否则不得实行。)

他们就到三藏法师前征求他本人的意见,问他:『我们七万七千僧人准备集在洛日山安居,想请您担任我们的安居执事员,僧众依靠您能顺利地结夏,您同意吗?』他答应了他们的请求并说: 『我将尽力而为,可以担任你们的执事员。』这样,他们七万七千

<sup>48.</sup> 结夏安居:印度每年夏季长达三月之久,此三个月间出家比丘禁止外出游方而聚居一处修 行。此为避免雨季期间外出,踏杀地面之虫类及草木之新芽而引世讥。

<sup>49.</sup> 有学:指十八有学之圣人。即随言行、随法行、信解、见至、身证、家家、一间、预流向、预流果、一来向、一来果、不还向、不还果、中般、生般、有行般、无行般、上流般。

<sup>50.</sup> 无学:指九种无学之人又作九种阿罗汉。自己之所作成办,无复修学之位,也称为无学位。

位僧人在洛日山开始安居了。三藏法师每天把他们的生活纪律各方面都安排得井井有条。

时隔不久,他自己觉得:七万七千僧人全靠我,我却安闲居住不太应理,应该外出跟一些施主化缘,把僧众各方面安排得更好一些。一天早上,他就着衣持钵下山化缘去了。他到城边之时,正巧遇到从大海里取宝回来的五百名商主在卸货。他们看见洛日山上集聚了众多僧人,生起了很大信心,一边卸货一边向洛日山看。

当他们见三藏法师托钵向他们走来时忙问:『法师去哪里?』 三藏法师就把事情告诉他们:『今洛日山上集七万七千僧人结夏安居三个月,我是他们的执事员,所以下山来找一些施主,对他们做供养。』这五百位商主都很发心说:『既然如此,我们刚从大海里取宝回来,供养七万七千人的生活没问题,三个月的生活我们全部负责,不要到别处化缘去了。』。

法师也很高兴,商主们给了他很多金银财宝并嘱咐说:『若是不够,尽管来取,不但整个安居生活我们全负责,而且等安居圆满时,我们将供养每位僧人一套僧服。』三藏法师兴奋地拿着这些财宝往回走。可在路上他生起了一个贪念,把这些财宝全藏起来据为己有。



为人破塔坏寺,隐藏三宝物自己用,死堕阿鼻大地狱,罪毕转生为畜生,像鸽雀、鸳鸯、鹦鹉、青雀、鱼鳖、弥猴、獐鹿等,若得人身,生为阴阳人淫女。

——摘自《佛说善恶因果经》



龙王!汝见此会,及大海中,形 色种类各别不耶?如是一切靡不由心 造善不善身业、语业、意业所致!而 心无色,不可见、取,但是虚妄诸法 集起,毕竟无主、无我、我所。

虽各随业, 所现不同, 而实于中, 无有作者。故一切法皆不思议, 自性如幻。

智者知己,应修善业,以是所生 蕴、处、界等,皆悉端正,见者无 厌。

——摘自《十善业道经》



云何为慈? 慈之种别,约举有四: 一、慈爱众生,如母爱子。 二、悲苦众苦,欲令解脱。 三、仁恕一切,心常欢喜。 四、护令众生,一切不犯。

——《佛说轮转五道罪福报应经》

那几位僧人听他简直是胡说八 道,就据理力争反问他:『谁不让你 作执事员?当初发心答应尽力而为也 是你,现在把施主的供养不拿出来供 僧也是你,害得大家无法生活下去, 我们只好自己外出化缘。』。

这些话更加暴露他的恶行,他顿时恼羞成怒生大瞋心吸口大骂: 『你你们这样当众羞辱诽谤我, 原你们这样当众羞辱的傍生, 一直住在骂人死, 是活。』众人见他那一次不再说下去, 就不再说下去, 就不再说下去, 也会造更大的口业。

众比丘又请问世尊:「世尊,这

个众生到何时才得解脱?」。

世尊复告曰:「在贤劫五百位佛出世后,它才得解脱。五百位佛出世后,有人天导师、如来、正等觉作明如来出世,它才得一人身出家,因前世业力现前,又造一个无间罪,堕地狱几万年受苦。受尽后得一人身,在作明如来的教法下出家,摧毁三界烦恼,获得阿罗汉果位。大家对他恭敬供养,最终取得无余涅槃51。」。

当时,舍卫城所有的城民,听世尊详细地讲述了这个因果报应的经过后,都对三界轮回生起了厌离心,深深感觉到因果不虚的道理。世尊观知他们已堪为法器,就为他们传了相应的法,其中有些得到加行道的暖、顶、忍、世第一位;有些得预流果、一来果、罗汉果;有些得金轮王位;有些得梵天位及帝释天;有些得声闻、缘觉、辟支佛位;有些种下了无上菩提的因;其他多数人也对佛法真实地生起信心而皈依佛门。之后,佛陀率领僧众返回了经堂。



<sup>51.</sup> 无余涅槃:谓出离生死苦所显现之真理。即烦恼断尽,所余五阴之身亦灭,失去一切有为 法之所依,自然归于灭尽,众苦永寂。



## 大鲸鱼

冤害他人 得鲸鱼报

15

有一次,目犍连尊者在舍卫城中忽然不见了,他去了傍生界——一个非常大的海洋中去了。这个海水分三层:第一层海水深二

万八千由旬,其中有鲸鱼长七百由旬,这些鲸鱼饥饿的时候,就张 开大嘴巴,把海水及各种海生动物全部吞到肚里,肚子饱了,又把 海水吐出来靠水生小动物过生活,而那些在腹中的小动物又是靠吃 它的内脏来维持生命。

第二层海水深二万五千由旬,其中有大鲸鱼身长一千四百由旬,它饥饿时张开嘴巴吞食第一层海水里的水生动物。第三层海水是二千五百由旬,中有大鲸鱼身长二千一百由旬,这些鲸鱼依靠吞食第一第二层的动物为生。就在第三层海水中,有一条巨大的鲸鱼,在它的身上,有许多大小动物抢着吃它,它的身体被咬成一节一节的,有大有小,有一由旬、二由旬的,也有像小山一样,一块块的,让它痛苦难忍。

没办法,它就游到岸边,然因业力现前,有五百个夜叉<sup>52</sup>拿着斧子等各种兵器砍他,把它的脊椎全部砍断了,鲜血沥沥……它又无法忍受再游回大海,大海全被染红了,返回大海后,海中的大小动物又争着咬它吃它的肉,忍受不了,再返岸边,又是夜叉砍杀它,它辗转痛苦,非常难忍,大声哭叫。目犍连目睹此情此景,就用自己的声闻智慧,入四禅定观察它前世的因缘:前一世、二世、三世……一直声闻眼无法观察的每一世都是傍生。

然后,他想:只有佛陀的智慧才能彻见无碍,我应该到世尊前 去请问它的因缘。刹那间,他从大海中隐没回到了舍卫城。时世尊

正给许多眷属传法,目犍连觉得现在请问佛陀,可以对众多众生有利,便往佛前恭敬合掌请问:「世尊,我平常到五道轮回中去,看见各众生的种种痛苦后,返回告诉人们,使他们对轮回生起厌烦之心,有极大之利益。

这次我去海边时,大海中见一大鲸鱼身长二千一百由旬,在海里有大小动物争相啖食,痛苦不堪,到了海边又有业力显现的五百夜叉砍杀它,血染红了海水。见它如是无间受苦,我就用声闻眼观察它,它的前一世、二世、三世……以至到声闻观不到的生生世世全是傍生,请问世尊它造了什么恶业遭受这样的果报?唯愿演说前后因缘,我等乐闻。」。

世尊告曰:「目犍连,这是它前世的业力所现。曾在人天导师、正等觉山王如来出世时,在山王如来的教法下有一位施主,受了三皈五戒。有一天,他对自己的妻子说:『您是一位贤妻良母,天生容貌艳丽,我们生活一直很好,但现在我在山王如来教下受了三皈五戒,只可以照顾您的衣食生活;或者我给你另找一位男子,去与他一起生活。』。

他的妻子对他说:『夫君,您既然已受了三皈五戒,我也绝不愿与其他人生活,应该好好对您承侍才是!』他们夫妻仍就共同过着清净的生活。他的妻子貌美无比,有许多人都想得到她。其中有

一位大鼻子大臣对他妻子生起了贪心,想方设法 想得到她。 有一天,大鼻子大臣带着一个 人,拿着很多金银财宝来到这位居士 家,对他说:『麻烦您,这些金银财 宝你暂时给我保管一下,我要去国王 那里办事,带在身边不方便,等 完事回来再取走就可以了。』。

当时,居士惊讶地说:『怎么? 不是早就还给你了吗?』大鼻子装出 很气愤的样子,继而说道:『你怎么

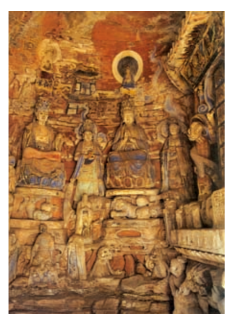


人若豪贵,身负时望,万人仰首者,从夙世敬礼诸佛,虔奉三宝中来。

人如巨富,财宝无限,富敌侯王者,从夙世慷慨布施,乐善不倦中来。

人如长寿,身体康强,毫无病苦者,从夙生严修大戒,持斋戒杀中来。

——《佛说轮转五道罪福报应经》



人如品貌超越,性情温和,令人 生敬者,从夙生度量宽宏,忍辱不校 中来。

人如乐修福慧,不憍不怯,始终 不懈者,从夙生参求大道,勇猛精进 中来。

人如气度安详,沈静寡言善于审察,不轻举动者,从夙生修习禅定, 心不妄动中来。

——《佛说轮转五道罪福报应经》

大鼻子同意了,并假献殷情说: 『可以,可以,把你丈夫的尸体拉到 尸陀林去。』他还假惺惺地陪着,把 施主的尸体护送到尸陀林中。当火化遗体的火燃得正旺时,施主的妻子趁他不备,纵身跳入火堆,为夫殉节了。此时,大鼻子女人也没得到,而且造了极大的恶业,后悔莫及。

众比丘,当时的大鼻子就是现在正在受报的大鲸鱼。它先在 地狱中无量劫受极大苦报,再转到傍生界一直作大鲸鱼这样受 苦。」。

目犍连复次请问:「世尊,那这个大鲸鱼何时方得解脱呢?」。

世尊告曰:「将来人天导师、如来、正等觉善意如来出世时,它才转为人身,在善意如来教法下出家,并证得罗汉果位。」。

在座的许多眷属谛听了世尊详详细细地宣讲这前后的因果,都对轮回生起了厌离心,世尊见彼等堪为法器,便传了相应的法,有些得到加行道的暖、顶、忍、世第一位;有些得预流果、一来果、不来果、罗汉果;有些得金轮王位;有些得梵天位及帝释天;有些得缘觉、辟支佛位;有些种下了无上菩提的因;其他多数也对佛法真实地生起信心而皈依了佛门。

◎富裕之家:一个人为什么出生在富裕之家, 使他能享尽荣华富贵?(果)

帮助——因为你在前世做慈善事业,并与他人分享自己所拥有的。(因)

——摘自《因与果》





### 饿鬼

错用僧物 得饿

鬼报

16

一时,佛在舍卫城。目犍连尊者经常到 地狱、饿鬼、傍生、人、天人各道中去观察 众生,把地狱中寒热烧杀的痛苦、饿鬼受饥 渴燃烧的痛苦、傍生互相啖食的痛苦、人生 的三苦八苦等等无量诸苦及天人受坠死苦 等,耳闻目睹后,返回人间,对许多众生如 实宣讲,使他们对轮回生起厌离心。

有一次,目犍连尊者到饿鬼界中,在大海边有一个大饿鬼,它是两个上身一个下身,浑身烈火炽燃,它忍受着难忍的热苦,它忍受着难忍的热苦,还有业力显现的铁嘴老虎、狮子、烈豹、大熊等等一块一块地撕咬着它的身体,它实在忍受不了,又逃往其它地方,又有许多业力

显现的众人拿着刀剑等各种兵器砍它、刺他。无论它逃到哪里,都有猛兽恶人追着侵害它,一个上身砍完了,马上复现一个再砍,这边割成一块块,割完了那边马上又复现一个再割,这样无间受苦,真使它痛苦不堪。

它辗转反侧,乱跑乱跳,大哭大喊。目犍连见后,以自己的声闻智慧入定观察它什么因缘所致。就观察到是迦叶佛时,一位僧众中的执事员,他把夏安居僧众的衣食费用给冬安居的僧众用,还自己贪客居僧众的衣食费用给夏安居的僧众用,除此互用外,还自己贪享僧众财物,随意送人,造了这几种罪。当时,目犍连观察到这些因缘,心想:我虽然也知道了这个因缘,但我若在佛陀前请问,佛陀给广大众生宣讲,肯定利益更大。于是他就在大海中不见了。

回到了舍卫城时,世尊正在为诸众生传法,目犍连见因缘很殊胜,就往佛前恭敬请问:「世尊,弟子经常出入地狱、饿鬼、傍生、人间及天界,见诸众生种种痛苦,返回人间告诉他们,使他们生起真实的出离心。今天到了饿鬼界见到一个饿鬼。两个上身,一个身小浑身烈火炽燃,因其业力显现,铁嘴老虎、狮子、大熊、豹子等猛兽撕咬它,众人拿刀剑砍刺它,一个身体砍完了又复现一个再砍,它苦不堪忍,乱跑乱叫,大哭大喊。请问世尊:这是以何恶业所感召如此果报?我等愿闻,唯愿为说。」。

世尊告曰:「这个众生往昔造了极大的罪业。曾在贤劫人寿两万岁时,如来、正等觉、人天导师迦叶佛出世,他是一位僧众执事员,把夏安居僧众的衣食费用给冬安居的僧众用,又把冬安居僧众

的衣食费用给夏安居的僧众用,除互用外,还自己贪享僧众财物,随意送人。因他互用冬夏费用的果报使它有两个上身,因他贪享僧众财物随意送人的果报,使他今生遭受猛兽的撕咬、众人的砍刺。」。

目犍连复次请问世尊:「这个傍生何时方得解脱?」。

世尊复告曰:「将来人天导师、如来、正等觉他胜如来出世,这个傍生才得人身出家,得证罗汉果位。」。

当时,在座的许多眷属谛听之后,都面带忧愁,生起了厌离心,世尊见他们已堪为法器,对他们传了相应的法,有些得到加行道的暖、顶、忍、世第一位;有些得预流果、一来果、不来果、罗汉果位;有些得金轮王位;有些得梵天位及帝释天;有些得缘觉、辟支佛位;有些种下了无上菩提的因;其他多数也对佛法真实地生起信心而皈依了佛门。



◎幸运:为何你的生活稳定、快乐、成功和幸运,有个儿女成群的幸福家庭?(果)

寺庙——因为你帮助建造学校和寺庙供人礼拜。(因)

◎俊俏:什么秘诀使你今生长得美丽和英俊?(果)

鲜花——因为你以鲜花供佛,同时对他人没有敌意和瞋恨心。(因)

——摘自《因与果》

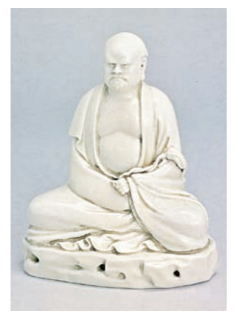


### 饿鬼

擅用僧物 得饿

鬼 报 **17**  一时,佛在舍卫城。目犍连尊者经常去地狱。目犍连尊者经常名道、大贯中观察各道、大男中观察各道、大人间、天界中观察杀杀。看见地狱众生受寒热烧之苦;俄鬼道的众生受饥渴燃烧之苦;疾死之时,人人一个人。自己,使众人对轮回生起厌离心。

有一次,目犍连尊者以神通到了饿鬼界的新对亚山林中,见林中有一饿鬼,身燃大火,痛苦难忍,它跑到草原上,有业力显现的狮子、老虎、熊、豹等等追咬争食着它,它痛苦难忍;想躲在大海里,可是由于业



- ◎ 养动物并杀来卖,当堕等活地狱, 寿命百千岁,常受刀杀杖打,死而 复生。不停受相同苦报。
- ◎妄语欺骗父母朋友,当堕黑线地狱,黑线锯身如人间锯木的苦报。
- ◎放火烧山林而烧害众生,当堕炎热地狱,遍地火焰,苦叫声不绝,两眼看不见的苦报。

——摘自《六趣轮回经》

力显现,海里的铁嘴大鱼专门吃它的肉;它无可奈何飞到空中,空中那些业力显现的铁嘴老鹰、乌鸦争相啄食它难以安忍,它到处乱跑到处遭害。

于是,他以神变刹那间回到了舍 卫城,见世尊正在给眷属传法,则世尊正在给眷属传法,即前台佛言:「世尊的人,即前人人生起对,将所见所闻众生的的,并若说于众人,我去了新对亚山林,见一饿鬼,自身烧燃不堪其苦, 奔向草原,草原上又有业力显现的狮虎熊豹追咬它;它再躲进大海,海里又有业力显现的铁嘴大鱼专门吃它的肉;忍无可忍,它又飞到空中,空中那些业力显现的铁嘴老鹰、乌鸦争相啄食它。它没有一个安身处,到处受害,到处乱跑。请问世尊,它是造了什么恶业而受此果报?唯愿为说,吾等欲闻。」。

世尊告曰:「它往昔造了极大的恶业。贤劫人寿两万岁,人天导师、如来、正等觉迦叶佛出世时,他是僧众中的执事员,为僧众的生活费、修建佛塔及常住的很多费用化了不少财物,化的钱财很多,他也没把自己的与供僧的、造佛塔等各项专款分开管理,自己也是随便用,还送给别人;以此果报,他堕在饿鬼中,无论是在山林草原还是虚空大海中都有各种痛苦无间地恼害它。」。

世尊如此宣说后,许多眷属心生厌离,觉得轮回甚为痛苦。世尊见彼等皆生厌离心,已堪为法器,就对他们传了相应的法。闻法后,其中有些人得到了加行道的暖、顶、忍、世第一位;有些得了预流果、一来果、不来果、罗汉果;有些得了金轮王位;有些得了梵天、帝释天果位;有些得了辟支佛位;有些种下了无上菩提的因;有些不信佛法的,也对佛法生起了真实的信心而皈依了佛门。





# 裸体饿鬼

僧 得饿鬼报

无

因谤

18

一时,佛在舍卫城。有能喜阿罗汉,他 经常去地狱、饿鬼、傍生、人间、天界中观 察各道众生的苦乐。他把亲自所见所闻的地 狱众生受寒热烧杀之苦,饿鬼众生受饥渴燃 烧之苦,傍生们互相啖食役使之苦,怨憎完 各自的生老病死苦<sup>53</sup>、求不得苦<sup>54</sup>、怨憎的 苦<sup>55</sup>、嫉妒等苦,天人堕死之苦等六道的痛 苦告诉人们。人们听到后,都对轮回生起厌

<sup>53.</sup> 生老病死苦:生苦有五种:受胎苦、种子苦、增长苦、出胎苦、种族苦。老苦有二种:增长苦、灭坏苦。病苦有二种:身病苦、心病苦。死苦有二种:病死苦、外缘苦。

<sup>54.</sup> 求不得苦:谓世间一切事物,心所爱乐者,求之而不能得。

<sup>55.</sup> 怨憎会苦:谓常所怨仇憎恶之人,本求远离,而反集聚。

离心,对因果生起坚定不移的信心。

有一次,能喜比丘在舍卫城一会儿就不见了,他以神通来到了 大海边,看见海边有一个裸体饿鬼:长发披散遮着全身,双目失明,从鼻孔和嘴里不停地爬出很多小虫吃着它的肉,身体跟烧焦了的木头一样,还发出充满一由旬的臭气,身后有花斑恶狗追咬不放,身体内外痛苦不堪,乱跑乱叫着。

能喜比丘见后,用自己的声闻禅定智慧观知:这个裸体饿鬼是 在迦叶佛出世时,有一位性格暴燥的恶性比丘尼,她因无因诽谤其 余众比丘尼,使很多人对三宝退失了信心,以此受报。见到此,能 喜罗汉想:我虽然略知大概,若将此禀白世尊,祈世尊开示,那肯 定对众生有很大利益,于是,刹那间从海边回到了舍卫城。

这时,释迦牟尼佛正在诸多眷属前转法轮,能喜罗汉觉得这个机缘很好,就到世尊前恭敬请问:「世尊,弟子能喜以俱生的串习,经常去地狱、饿鬼、傍生、人间、天界中去,把自己所亲闻目睹的地狱众生受寒热烧杀之苦,饿鬼众生受饥渴燃烧之苦,傍生们互相啖食之苦,人间的生老病死、求不得、怨憎会等苦,天人受堕死之苦告诉人们,使他们对轮回生起厌离心,对因果生起无伪之信心。这次,我去了海边看见有一饿鬼,长发蔽身,身如焦炭,双目

失明,鼻中口中恒时有许多小虫爬咬食其肉,身出臭气近一由旬,又有花斑恶狗紧追撕咬,它非常痛苦,难得刹那的安乐,此是以何业缘遭此果报?请为演说,吾等愿闻。」。

世尊告曰:「曾在贤劫人寿两万岁时,人天导师、如来、正等 觉迦叶佛出世。有一施主,家中生了一个很庄严的女孩,他们为她 举行了隆重的诞生仪式,取了适合其种姓的名字,用各种奶类高级 营养食品喂养她,她如海莲般迅速成长起来。

长大后对迦叶佛的教法生起信心,就发心出家修学三藏,成了一位说法上师,得到许多衣食药物的供养,也劝很多施主发心修经堂建佛塔,经常对佛及僧众做供养。

但是,因为她端庄美丽且生富贵之家,年轻有为,所以,自己 比较傲慢。结果,在僧团中犯了根本戒,还直接享用僧众的财物及 僧众的生活费。

后来,其他比丘尼发现她已破了根本戒还直接享用僧众财物, 就想摈除她,这时,她生了大瞋恨心,便无理地诽谤其他有学、无 学的比丘尼:你也犯了戒,她也犯了什么什么戒。

当时,她无因诽谤很多僧人,也恶口骂人,就被开除僧团。然而她恶习不改,还是到处对白衣言说僧众本来没有的过失,因此,使僧众对僧众互相产生邪见,白衣也对僧众产生邪见,有些不明事理的人也是盲从邪说,对三宝退失信心,不再供养僧众。



为人骄傲轻视人,死堕粪虫,驼驴狗马,若生为人, 受奴婢身,贫穷乞丐,为众人轻贱。

——摘自《佛说善恶因果经》

世尊演说了这个前后因缘,当时 的眷属都生起了忧愁与厌离心,世尊 见他们已堪为法器,就给他们传了相 应的法。



- ◎诽谤正法令人生热恼,堕极炎热地狱,不停的受大火烧逼的苦报。
- ◎杀害无数各种动物,当堕众合地狱,受种种严刑拷打,死而复生,不停受相同苦报。
- ◎诽谤挑拨离间,当堕号叫地狱,猛 火烧不停而常痛苦大叫。

——摘自《六趣轮回经》



# 肉团饿鬼

物 得饿鬼报

擅

用

僧

19

一时,佛在舍卫城。目犍连尊者时常去地狱、储鬼、傍生、人间、天界中去观察苦,晚生的种种痛苦。看到地狱中寒热烧杀之苦食生界的互相或烧之苦,傍生界的互相或烧之苦,伤寒之苦,人世间后把观察到的高心,大人的堕死之苦。他常以这种方便来教化生。

一次,目犍连尊者到了饿鬼界,来到大海边,只见一个像一间房子那样巨大的肉团 饿鬼:其体内无骨,外无五官,身上有很多铁嘴小虫蛀食着它,它又痒又痛,难受极

了,有时它飞到空中(业力所感使它能跳入空中),在空中时,自身开始燃火,也是极为痛苦,再返回大海里,再受虫蛀,这样辗转受苦,无有间断。

目犍连尊者看见后,就用自己的声闻禅定智慧观察它的受报之因,观察到它是迦叶佛教下僧团中的一位大执事员(管家),因把僧众的财物、修佛塔的资金、僧众的生活费贪污享用,又送给自己的亲朋,余下财物一烧而光,以此果报它堕为肉团饿鬼。尊者自己虽然了知前后,但他想:若启禀世尊,世尊对众多眷属宣讲肯定利益更大。

刹那间,尊者在海边隐没,回到了舍卫城。时世尊正为众眷属转法轮,他觉得机缘很合适,即前白佛言:「世尊,弟子经常去地狱、饿鬼、傍生、人间、天界各道中一一观察其苦,再来人间如实讲述,使人们都对轮回生起厌离心,对因果生起诚信心。这次,我去了大海边见到一个肉团饿鬼:体内无骨,外无五官,身上有众多铁嘴小虫恒时蛀食着,极难忍受之时,它跃入空中,在空中又自身燃火,不堪其苦。回到大海中,又受虫子蛀食,如此辗转受苦。请问世尊,这是造了什么恶业而受此报应?唯愿为说,吾等欲闻。」。

世尊告曰:「在人天导师、如来、正等觉迦叶佛出世时,有一位僧众的执事员(管家),他独自掌管着僧众的财物、修塔的功

德款、僧众的生活费等财物,贪污享用了很多。后来,他生病了,没法管理,就把财物 送给自己的亲戚朋友。别人见他这么做,就



好言相劝,他不但不改过,反而生大瞋心说: 『你们竟然这么对我说话,那可以,这些财产我可以不要,让你们也得不到,干脆把它全烧了。』他真的把僧众的全部财物烧光了。

以此恶业使他转生成这样一个饿鬼。当时僧众的财物和修佛塔的功德款及僧众的生活费,他独自贪污享用,使他变成了身像房子般大的肉团饿鬼,火烧僧众财物使它现在自身燃火无法安忍。」。

众眷属谛听了世尊的演说,当下对轮回生起了极大的厌离心, 对因果生起了至诚的信心。世尊见众等已堪为法器,便为他们传了相应的法,他们闻法后,其中有些得到了加行道的暖、顶、忍、世第一位;有些得到了预流果、一来果、不来果、罗汉果位;有些得了金轮王位;有些得了梵天、帝释天果位;有些得了独觉位;有些种下了无上菩提的种子;有些不信佛者也生起信心而皈依了佛门。



- ◎健康:为何有些人能拥有健康的身体?(果)敬爱父母——因为过去世他们照顾生病及年迈的父母。(因)
- ◎智慧:为什么你的今生比别人更聪明和有智慧?(果)协助佛教——因为你协助僧侣、教士和学者弘扬佛法和推广佛教道德观。(因)

——摘自《因与果》



# 果嘎勒嘎比丘

假

因谤

圣

堕

无

间狱

20

但二尊者因那里人多不易修习,想到附近一个寂静的地方安住,就婉言谢绝了果嘎勒嘎比丘的善意。当时,他也遵从了二位尊者的意见,并说:「无论如何二位能在我们

附近森林中修习,我本人非常随喜,二位能在这里住多久,我们可以供养多久。」二位尊者就答应住下来,只对果嘎勒嘎提出一个要求:「请不要告诉任何一个人我们在这里,一旦有许多人来来往往的话,那我们会不辞而别的。」果嘎勒嘎比丘也答应了。这样一来,二位尊者就安住下来了。

在很长时间里,果嘎勒嘎比丘也一直供养着二位。一晃多年过去了,二位尊者一直相安无事,没有任何违缘。当时,果嘎勒嘎身边有一个对他很好的大施主,家里生了一个孩子,孩子稍大,便对释迦牟尼佛的教法生起信心,跑到果嘎勒嘎那里皈依受一些戒,并请求出家。

当时,果嘎勒嘎问他:「你有没有通过父母同意?」。「没有。」。

「在释迦牟尼佛教法下出家必须通过父母同意,你先回去征求 父母的意见,若他们不同意,我可是不敢摄受你的。」果嘎勒嘎十 分明白的告诉这个孩子。

他回去请求父母:「我愿在如来教法下出家,请父母同意。」。 他的父母根本不同意,对他说:「除非我们死了,那是不得不 离开你,如果我们在世一天,你别想离开我们。」他只好顺从父 母,暂时不出家。

果嘎勒嘎比丘对二位尊者供养了多年,大施主的儿子都长大成 人了。一次,果嘎勒嘎比丘准备出游,临行前,他把弟众全交给 了舍利子和目犍连二位尊者说:「二位,我准备出游,请您们为 我的弟众传授一些教言,好好地调化他们会是毕,他便出门了,觉得出了了,她便出门了,觉得这个人。就是我们的根基。们我不是一个人。我们就是一些相应的法,他们都勇猛精进,他们都到江下阿罗汉果位。



- ◎偷三宝和贫穷人财物,堕大号叫地狱,猛火更大,痛苦叫声更大。
- ◎杀父母及有德贤人,定堕无间地 狱,烈火凶猛,痛彻骨髓,长期受 苦无暂停。
- ◎结冤互相斗争残杀,死堕铜爪地 狱,锋利铜爪刀杖,不停砍刺身 体。

——摘自《六趣轮回经》



- ◎强暴妇女,死后堕铁刺地狱,铁刺长十六指,削肉而穿骨,被焰牙大铁女,从头吃到脚。
- ◎阴谋害人,堕剑叶林地狱,被铁狗 雕鹫,追杀抢食。
- ◎抢夺财物,堕地狱常吞热铁丸和铜针。

——摘自《六趣轮回经》

他们就告诉那些已得罗汉果的果 电们就告诉那些已得罗汉果的事子们:「以前在这幽静的弟子们:好想要有在来胜,但现在来往,但现在来看到曾与果嘎勒。」,我们有离开此地,你们最好自为者,我们大家各奔东西,都好自为。」。

依据尊者的教言,寺院里的全部 僧众、施主都去了王舍城,二位尊者 也另去他方。路途中,天下雨了,越 下越大,二位尊者看见前面有个山 洞,想进去避一避雨。也看见了先进去了一个牧女又进去一个男 人。过一会,那个男人出来走了。

两位尊者未多观察便走进山洞里避雨。这时,果嘎勒嘎出游已 经回到萨呷玛山,一看森林中的两位尊者没了,经堂里的弟子也全 部没有了,他心中既着急又烦恼,东打西听询问。

结果别人告诉他:「是那两位尊者把你的弟子、施主等全带走了。」他听了马上生起了大瞋恨心。又跑到那位大施主家,施主家的儿子也没有,他问施主:「您家的儿子哪去了?」施主说:「他跟舍利子出家了,现在不知他们一起又跑到哪里去了。」听到后,简直是火上加油:不但把自己的眷属带走了,还把施主的儿子也带走了。又有些不明事理的人在旁边添油加醋地说:「当初你倒是对他俩蛮好的,可现在反把你的眷属全带跑了……。」。

他越听越生气,怒不可遏,一刻也难以平静:这样太不应理了,无论如何,我去把我的弟子眷属带回来。打听两位尊者的去向后,立刻起身追赶他们,在山洞里追上了,他就强压心中的怒火,在二位尊者前仍然恭敬顶礼,说了些悦耳的敬语。

先前先进山洞的牧女在里面听到洞里有三位比丘说话的声音, 就悄悄从山洞深处溜了出来。果嘎勒嘎看到一个行为不规的女子从 洞深处走出,心生怀疑,再仔细地观察那个女子 是刚做完不净行的眼神,心想:洞里只有他们三 个人,肯定他们之间有关系。

他心里生起了邪见,再加原有的怒火,果嘎勒嘎再也抑制不住 心中的愤恨,当面对二位尊者恶口辱骂:「你们已经犯了戒,行为 不如法……。」说了很多不堪入耳的恶语,两位尊者见他恼羞成 怒,也就无言相对,不再解释。

然后,果嘎勒嘎就追去了王舍城,凡见到比丘就对他们说舍利 子和目犍连是怎样怎样地与女人有关系,持戒不清净等过失……。 果嘎勒嘎就这样在王舍城散布着谣言,对二位尊者妄加诽谤。诸比 丘闻之就前往佛陀前请问:「世尊,果嘎勒嘎比丘逢人便说舍利子 和目犍连的过失,该怎么办呢?」。

佛陀就特意找到果嘎勒嘎,语重心长地劝他:「果嘎勒嘎,果 嘎勒嘎,请不要诽谤他们两个,他们的戒律是很清净的,不然,你 如是诽谤,你自己将来会恒常遭受大苦报的。」。

果嘎勒嘎执意对佛陀说:「世尊,对您老人家我的信心是很大的,舍利子和目犍连确实是恶性比丘,不是清净比丘。」他仍然继续诽谤。

佛陀又二次、三次对他说:「果嘎勒嘎,果嘎勒嘎,请不要诽谤舍利子和目犍连,他们的戒律是清净的,若你继续如是诽谤,将来恒时遭大苦报。」。

他仍固执己见对世尊说:「世尊,我对您老人家的信心是很大的,但这两位比丘确实是恶性比丘。」仍是照旧诽谤两位尊者。

后来,果嘎勒嘎生病了,身上有很多小虱子,先是芥子那么大,再长为芝麻那么大,再长到青稞一样大,再长到豌豆一样大。

最后,长遍全身,口吐鲜血,浑身滚烫,忍不住大喊大叫:「很烫啊!我的身上很烫啊!」他一边叫很烫,一边身上流下脓血,在很大的痛苦中去世了。

去世后,马上堕入最底层地狱——裂如大红莲地狱<sup>56</sup>中,身长一由旬,业力显现的狱卒们拉出他的舌头当作大地,地上五百农夫拿着燃烧的犁锄铁耙等农具在上面耕犁,整个舌头上燃火,使他痛苦得无法忍受。



- ◎无缘无故害众生,当堕铁鹰地狱, 长期被利爪搏击。
- ◎爱杀水生动物,常堕镕铜地狱,被 火烧煮。
- ◎自赞毀他,掩饰排斥他人善行,堕 铁磨地狱。

——摘自《六趣轮回经》

<sup>56.</sup> 裂如大红莲地狱:八寒地狱之一。谓受罪众生因寒苦增极,皮肉冻裂,我身变似大红莲花。

时有三色三天子一起飞来佛前对佛恭敬顶礼,一位天子禀白: 「世尊,提婆达多的眷属果嘎勒嘎已病故。」。

一位白曰:「世尊,果嘎勒嘎已堕入裂如大红莲地狱,因诽谤 二尊者之故。」。

最后一位以偈白佛言:「无论是何人,说过毁己因,勿赞恶人德,不讥毁正士,倘若如是行,唯口徒造业,永离于安乐,尤其于圣者,若生瞋恨心,百千万劫中,地狱受痛苦。」即说偈毕,三天子都不见了。

次日,世尊告之于大众:「昨晚来了三位天子分别告诉我:『提婆达多的眷属果嘎勒嘎已病故,他已堕入裂如大红莲地狱,因诽谤舍利子和目犍连之故。』另一个以偈曰:『无论是何人,说过毁己因,勿赞恶人德,不讥毁正士,倘若如是行,唯口徒造业,永离诸安乐,尤其于圣者,若生瞋恨心,百千万劫中,地狱受痛苦。』。

现在,你们要知道果嘎勒嘎已堕入地狱受大痛苦,如果你们愿意听的话,我给你们讲一下寒地狱之苦,如『果萨拉』(印度市名)地方全遍满芝麻,百年出一粒,取完全部芝麻的时间是最上层具疱地狱的时间,这样每下一层将增加二十倍,依次类推,到最下一层是裂如大红莲地狱,果嘎勒嘎就是堕在这裂如大红莲地狱中受大痛苦,

若未得如我之境界,则难以了知别人的根基等。

所以,大家不要说人过失,如果真正想了 知一个人,要通过八种观察:观察行为、行 到王舍城后,他们对众人如实地 宣讲了现量见闻到的正在受苦的果嘎 勒嘎,人们听后对因果不虚生起了诚 信心,对轮回生起了厌离心,已堪为 法器。舍利子给他们传了相应的法,



- ◎若有人说邪法,破坏桥梁,路上放 利刃而强逼人行走,或是以指甲杀 蚤虱,堕二糯头山地狱,相击死复 生,不停受苦。
- ◎出家而不守戒,堕煻煨地狱,肢体 皆消烂。
- ◎假威仪以邪法谋生,堕尸粪地狱, 为蛆虫咂食。

——摘自《六趣轮回经》



- ◎看见五谷有虫不捡出而研磨杀生, 堕铁碓地狱,常被舂捣。
- ◎不喜布施又盗众人饮食,堕大瘿鬼,吃粪为生。
- ◎吝啬又阻碍别人布施,堕针口鬼,腹大常饥渴。
- ◎吝惜财物,舍不得用也不布施,堕 匮乏鬼。

——摘自《六趣轮回经》

时诸比丘请问:「世尊,以何因 缘果嘎勒嘎比丘对二尊者生瞋心作诽 谤,死后即堕地狱?唯愿开示,吾等 欲闻。」。

到仙人前供养恭敬。

婆罗门大臣得不到以前那样的名闻利养,也不像以前那样受人尊重,就生一个恶心,想办法来害五百仙人。当时,仙人座下有两大弟子,也精通一切学问,守持净戒。婆罗门大臣就开始到处造谣说:『那两位婆罗门持戒不清净,作不净行,不是梵净行者等等……。』害得他们也得不到供养。

后来,那位仙人去劝婆罗门大臣:『你不要诽谤我的那两位弟子,他们的戒行很清净。』这样三番五次地劝诫他,他还是不听,仙人就警告:『你还这样下去,以后要堕入地狱受极大痛苦的!』 大臣还是不在乎。

这样,婆罗门大臣死后就堕入地狱受了很多苦。诸比丘,当时的那位老仙人就是现在现前菩提的我,两位弟子就是舍利子和目犍连,当时的婆罗门大臣就是现在的果嘎勒嘎比丘。当时他是因为无因诽谤而堕入地狱的,现在亦如此。」。

复次,众比丘请问:「世尊,以何因缘舍利子、目犍连已是罗 汉仍受如是诽谤?再愿为说。」。

世尊复告曰:「诸比丘,一切众生的业不会成熟于外面的地水火风,而是成熟于自己的界蕴处,所谓:『纵经百千劫,所作业不亡,因缘会遇时,果报还自受』。

还是在很早以前,俱尘城中住着两位苦行者,各有五百眷属, 当地居民对他们很是恭敬。距城较远的森林中居住一位具足五神通 慈悲的婆罗门,带着五百眷属。林中生活不太方便,就迁居到城

郊,时城民们多转依这位婆罗门,在他前出家并得了一些神通。

此时,苦行者觉得自婆罗门来后,供养各方面都不如以前了, 二位苦行者为了得到供养就开始无因诽谤他们,他俩还令弟众一起 去城市路口经常对人散布谣言。婆罗门自己觉得此处不是久留之 地,就返回森林去了。走后,苦行者的供养又恢复如初。当时的这 两位苦行者就是现在的舍利子和目犍连。因当时说别人的过失,死 后堕入地狱千百万劫,从地狱得到解脱后,生生世世都遭人诽谤, 以至得罗汉果位,仍受果嘎勒嘎的诽谤。」。

诸比丘请问:「世尊,果嘎勒嘎在地狱中受种种的痛苦,被铁嘴乌鸦、狮子等啄食,此因从何而来?」。

「此是他亲口诽谤舍利子和目犍连的果报。」世尊如是宣说意。



◎受欢迎:为何你能在朋友群中受欢迎,到处受人赞赏?(果)

爱心——因为你在过去世以爱心对待他人,而且对任何人都没有伤害之心。(因)

——摘自《因与果》

无





一次,他又以神通去地狱了,见一众生身长几由旬,正在无间地狱中受苦。以其业力显现,有很多人把他的舌头拉出来铺在大地上,大地变成燃烧通红的钢板,众人就把他的舌头钉在上面,上面有许多农夫驱牛耕

型,有时火焰炽燃,整个舌头与身体被一团火燃烧烬尽;一会儿又复活,又有许多农夫耕地,耕牛与农夫的脚踏下去,抬起来每步都有一个兵器出来,把舌头割成一块块的碎肉,他痛苦难忍,辗转翻滚,大喊大叫。

目犍连看到这个罪苦的众生,就用自己的声闻智慧入定观察, 他前世究竟造了如何的恶业以致于今天在无间地狱受苦?结果观察 到自己的声闻智慧无法观察到的生生世世,他一直都在无间地狱受 苦,且此狱尽时转生它狱,这样无有出期。他觉得只有遍知智释迦 牟尼佛才能彻见究竟。

于是刹那间又回到舍卫城,见世尊正为众眷属传法,就上前对世尊恭敬顶礼请问:「世尊,我经常到地狱、饿鬼、傍生、人间、天界观察各道不共的痛苦,回来如实地告诉人们,使他们对轮回生起厌离心。这次我去了地狱,见到一个众生身长几由旬,以其业力所现,有很多人把他的舌头拉出来铺在大地上,大地马上变成了燃烧的钢板,再把舌头钉在钢板上,许多农夫在舌头上驱牛耕犁,农夫与耕牛的脚每踏一处,便立刻显出宝剑,把他的舌头一块块地割下来,这个众生非常痛苦,辗转反侧、大喊大叫,不知他是因何恶业而遭受此报?唯祈世尊为我等演说前后因缘。」。

世尊告曰:「这个众生曾造了极大的恶业。很早以前,人天导师、如来、正等觉无失心如来出世。当时王宫里住着一位三藏法师,王宫上下及内外城民都对他恭敬供养承侍,他的衣食药物非常富足。另外又来了位三藏法师是罗汉比丘,带五百个眷属先在王宫

住了一段时间后,又到宫外安住。他相貌庄严,具圣者之德行,很多人对这位三藏法师越来越起信心,对他恭敬供养承侍。

以后,很多人就不再恭敬供养那位罗汉三藏法师了,那位三藏法师的原因所在,觉得:第一世明白其中的原因所在,觉得,如明白,此地回到原来的地方去了,如果让他这样无因诽谤,会因为我而发现的。就理智地离开了,原来的



- ◎贪别人施惠,自己少量布施就后悔,堕下劣鬼,吃痰为生。
- ◎喜欢听别人过失,并加恶语再宣传,堕焰口鬼。
- ◎喜欢斗争,无慈悲心,堕疲极鬼, 吃蠕虫为生。
- ◎恐吓取财,即使也少量布施,堕极丑鬼中,见者害怕。

——摘自《六趣轮回经》

那位三藏法师自然很高兴,也恢复如前的名闻利养,可死后却堕入了无间地狱。诸比丘,当时的那位三藏法师就是现在地狱里正受无间痛苦的众生。因他当时无因诽谤罗汉比丘,自无失心如来至现在我的教法下仍没得到解脱。」。

目犍连又问:「世尊,这个众生到何时方得解脱?」。

世尊曰:「将来正觉师如来出世时,他才能得到人身,在其教法下出家,证得罗汉果位。得到罗汉果位时,也是受很多人诽谤,以他无因谤三藏法师故,以后的生生世世会受很多人诽谤。」。

当时,听闻的眷属谛听世尊如是演说了这个众生的前后因缘,都对轮回之苦生起了厌离心,对因果生起诚信。世尊见彼等已堪为法器,就传了相应的法。闻法后,其中有些人得到了加行道的暖、顶、忍、世第一位;有些得到了预流果、一来果、不来果、罗汉果;有些得了金轮王位;有些得了梵天、帝释天、辟支佛位;有些种下了无上菩提的因;有些不信佛法的也生起信心而皈依了佛门。



◎夫妻:为何有些夫妻能过着幸福的生活,而有些却整天争吵? 过去世——因为这些幸福的夫妻在多次的过去世一起缔造善业。

——摘自《因与果》



## 新来的比丘

他受害 今遭毒打

骗

22

一时,佛在舍卫城。每年有两大法会: 夏三月安居法会和解制法会<sup>57</sup>。安居时,比 丘们有些住山洞,有些住山林,有些住尸陀 林,各自精进修持。解制时,僧众中有不 懂的可以请示世尊,有些有能说的也可以说 等。解制后可以出游,外出化缘。

一次,解制后,一位新来不久的比丘,对舍卫城不太熟悉,头脑又不太灵活,他也手持锡杖,着衣持钵去城中化缘了。时间临近下午,他仍没化到缘,见其他比丘都满钵而归,他有点着急,又不知去哪里化,就到

<sup>57.</sup> 解制法会:解除安居期间禁止外出于结界范围之规定,此 为解界。

处走。结果碰上了涅嘎沃(汉语:邬难陀,是六群恶性比丘<sup>58</sup>之一),新来比丘觉得他肯定会告诉自己该去哪里化缘的。就上前询问:「请问比丘,哪里可以化到缘?因我是新来的,请给我指点。」这个性本不善的邬难陀听了就心生害意:这附近有一个施主,做任何事也不言祥,对佛法也没信心,人格又不好,趁机来捉弄他一次。于是,邬难陀就指点说:「新来的比丘到某某施主家去能化到缘。」他自己另去别处化满了一钵先溜走了。

这新来的比丘就按邬难陀的指点到了施主家门前,正赶上施主有事想出门,一出大门正巧看见有个比丘来化缘,顿时觉得很不吉祥:头光光的穿个黄袍,怎样看都不顺眼,讨厌死了。他越看越上火,忍不住上去一把抓住比丘,不分青红皂白用拳头石头将他暴打一顿,再把他摔在地上,摔得他头破血流,把锡杖折断,钵盂打破,法衣撕烂……这个比丘被打得落花流水,半死不活。

比丘悲哀地想:化不到缘倒不要紧,要紧的是能尽快逃脱这意想不到的大难。三宝的加持,他遍体鳞伤地逃回了祇陀园。诸比丘见他仅拿个破钵狼狈不堪的样子,就问:「怎么了?是不是遇上强盗了?」他摇头不语。

时比丘众马上往佛前禀白事情的原委。佛慈悲地告诸比丘: 「以后,凡对客比丘示路,不能如此,一定要好好指点;若客比 丘新来此处,不熟悉,最好不要让他去化缘,否则,将有诸多过

<sup>58.</sup> 六群恶性比丘:指成群结党之六恶比丘。佛在世时,有恶比丘六人,勾结朋党,不守律仪独行恶事,佛制戒多缘此六比丘而来。

患。」(有关详细的开遮持犯于戒律中广明。)

诸比丘复次请问:「世尊,为何邬难陀今天特意欺骗加害这位 新来比丘,使其遭此大违缘?愿为吾等演说其前后因缘。」。

世尊告曰:「邬难陀不仅是今生欺骗他,以前也曾欺骗过他, 且听他们的因缘:很早以前,一只乌龟在莲花池里安闲自在地游 着,一个狡猾的狐狸来池边喝水,正巧看见了它,马上把它含在嘴 里,乌龟非常害怕,告诉狐狸:『朋友,请不要吃我,我身体太 小,只够您一口,不够您充腹,您如果不吃我,我告诉你一个比我 身体大的动物,让您饱餐一顿。』。

狐狸听了乌龟的话,觉得有道理,就放下乌龟答应不吃它,但要它告诉大动物在哪里。乌龟骗它说: 『在某某地方的一个山洞里,有雪蛙八母子,您若去吃它们还是可以饱餐的。』实际上,山洞里是一个母狮子和两只乳狮子,母狮子的习性是对乳狮子刚生下的几个月内天天护持,一直不离开的。

这个狐狸高兴地前往山洞,途中遇到另一只狐狸,就问它:『您好,哪里去呀?』它说:『刚才莲池中有一只乌龟,我想吃它,但它告诉我前面一个山洞里有八母子的雪蛙,故我要前去想饱餐一顿。』另外那个狐狸劝它:『千万别去山洞里,否则有很大的造缘。』它却自不量力地吹嘘道:『像我这样的狐狸力大无比,不管怎样,我都会如大象踩泥水一样应付过去的,今天我是一定要吃掉它们,你不要管我。』。

它兴致勃勃地来到山洞前,两个小狮子见来了个狐狸也很高兴,马上抓住它,一个吃耳朵一个吃尾巴,慈悲的母狮子说:『不要吃它,放了它吧。』两个小狮子就把它放了,它成了没耳朵没尾巴的东西,赶忙往回逃。

往回走时又碰到了刚才那只狐狸,那只狐狸心里觉得蛮好笑的,就嘲弄它:『喂,朋友,你真是英雄唉!世上没有像你这样无耳无尾的狐狸,你很像大象踩泥水一样,到山洞里英勇搏斗,很了不起啊!』狐狸自己也是深觉惭愧,对它说:『确实我很羞愧,很抱歉没听您的劝告。不过,情有可原的是那只乌龟骗我,我轻易相信了,去了山洞里没见到雪蛙却遇上了狮子,结果弄成这付样子。』。

诸比丘,当时的乌龟就是现在的邬难陀,当时的狐狸就是现在的这位新来的比丘。所以,当时它也是乱指地方给狐狸,使它受到违缘,今生又是邬难陀给他乱指路,使他受到很大的违缘。这是前世的因缘。」。



◎长寿:为何你的今生会长寿?(果)笼中乌——因为你把笼中饲养的鸟和动物放生并使它们重获自由。(因)

——摘自《因与果》



### 寂 静 者

俱 宿

诵 紤 散 乱 行

一时, 佛在舍卫城。有一商主财富圆满 如多闻天子,娶妻后共享着天伦之乐。不 久,一个最后有者来投胎,他的妻子怀孕 了。夫妇二人也经常供养自己最有信心的阿 那律尊者。

此时,阿那律尊者观知施主妻子的胎儿 是个最后有者,为坚定他们的誓愿,便独自 托钵去他们家化缘,他们很远就见尊者缓步 走来,便立刻起身恭迎,见尊者独自而来, 不解地问:「尊者为何不带侍者?」。

尊者说:「现在我找不到合适的人,你 能帮忙吗?」施主说:「尊者,我的妻子已 怀孕,若以后生个男孩,那就发心送给您作

侍者,可以吗?」。

阿那律尊者心里非常高兴,对施主说:「可以,大正士说话是 言必行,行必果的,你以后不会违诺吧。」这样商定了,阿那律尊 者在施主家受供、传法后返回了。

施主的妻子自怀孕后,与以前不同的是:总愿意去寂静的地方独处,不愿与任何人群居。施主觉得妻子可能是着魔了?便去找相士观察,相士仔细观察后告诉他:「不是其它原因,而是因为胎儿是个了不起的最后有者,使她的行为异于从前。」施主这才放心。

九月怀胎后,施主的妻子生下一个十分端庄的男孩:身色金黄、头如宝伞、鼻形妙高、手臂修长等等妙相。夫妇为婴儿举行了隆重的诞生仪式,为他取名时,因母亲怀他后,喜乐静处,故取名寂静者。他们用牛奶、酸奶、油饼等喂养护育着寂静者。小寂静者如海莲般迅速地成长。他从小就有忆知宿世的神通。

因此,他悉知自己往昔因散乱的过患而多生轮回,遭受极大痛苦。一看到散乱的环境\一想到散乱的过患,他就一刹那也不愿意在散乱的环境中呆,更不愿与那些世俗人相处,只愿去寂静的地方。所以,他经常远离散乱,独自去寂静的地方修行。

此时,阿那律尊者见调化寂静者的机缘成熟了,便又去施主家说:「大施主,你的孩子在娘胎里已经答应给我了,现在,我准备接他。」施主很高兴,就把孩子叫到尊者前,交咐道:「孩子,在你未出生之前,父亲已把你给了尊者当侍者,你这就随尊者去,好好地承侍尊者。」。

寂静者高兴地应承下来,对父亲说:「多谢父亲如此的安排, 我非常乐意随从尊者。」这样,阿那律尊者就把他带回经堂,给他 剃度授戒传法,他自己精进修持,灭尽了三界轮回的烦恼,获证了 罗汉果位。在他的境界中:黄金和牛粪等同,手掌和虚空无别,诸 天赞叹他的功德。证罗汉果后,他仍然喜欢到寂静的森林里生活, 不愿与任何人接触。

后来,诸比丘请问:「世尊,这位寂静者以何因缘生在富裕之家,对如来生欢喜心,然后出家获证阿罗汉果?又以何因缘,他远离一切散乱,僻好寂静处?祈请为吾等宣说。」。

世尊告诸比丘:「他俱生能忆宿世,悉知散乱的过患,故愿住于寂静处。更主要的是:在贤劫人寿两万岁时,人天导师、如来、正等觉迦叶佛出世,在佛教法下僧团中有一比丘执事员,他的生活非常散乱,犯了净戒,对僧众的财产、修塔的功德款、十方僧众的财产,不但自己随意享用,还随便送人。

以此果报,他于五百世中转生饿鬼。一想到这些痛苦,就很想去寂静处护持自己的根门。在临死时,他又发愿将来在我的教法下获证罗汉果位。故此,今生转生富裕之家,并在我的教法下出家,获证罗汉果位。」。



### 商主之子

粪污独觉 丑相臭气

24

一时,佛在庄严城(庄严城是世尊宣说《药师经》的地方)。当时有狮子商主,娶妻后, 夫妻共度良辰。不久,妻子怀孕了,自她怀 孕那天开始,浑身就散发出不净粪的臭气, 甚至有时她还想吃不净粪。

她把这些异常情况如实地跟狮子商主说 ,狮子商主有点怀疑:妻子是着魔了,随着魔了,随着是如此臭不可闻士告 ,狮子它违缘?浑身竟是如此臭不可闻士告 就专门找了一个相士,仔细观察后,相士告 诉商主:「不是着魔了,也不是将遇什么下来 后,她的身体即能恢复如常。」。 施主这才放下心来。九个月后生下来一个具十八丑相、其臭无比的孩子。他母亲用各种香水喷洒,都丝毫不起作用,不管放在屋子哪个地方,满屋都是充满臭气,商主妻子也不敢对商主言及此事。后来,其他女人就告诉了狮子商主:你的孩子已生下来,他具有十八种丑相,浑身发出臭味,叫人难忍。商主闻此,心中非常痛苦,不知该如何是好,回去看了看,确实如此。就打算将这孩子晚上喂狗,否则,喂养大了也没太大的意义。

心里这样打算着,可晚上没成,一再拖,还是喂不成,就无可奈何地养着。后来,商主遇到了大善知识、人天导师释迦牟尼佛,世尊为他宣讲了一些法要,他得了圣果。商主已不再害众生,也明白了孩子之所以如此,是因业力的现前,若把他喂狗,太不应理,不如把他养大后,令他皈依佛、法、僧三宝,也可能会清净他的业障。这样理智地抉择后,用牛奶、酸奶等精心地喂养照料着这个孩子。

长大后,这孩子身上仍是散发出臭气,父亲对他说:「孩子,你以前世的业力所感,才具丑相有臭味的,最好你去释迦牟尼佛前皈依三宝,尽心地承侍,这样也许会减轻你的业障的。」他顺从父亲之意,皈依了三宝,并借父母之力请佛及僧光临家中应供,他亲自供佛及僧,佛陀观察他的根基和意乐,为他传了相应的法,他立即摧毁萨迦耶见,获得了预流果位。

之后,他暗自想:如果我不是这么丑、这么臭,我就可以随佛出家,受比丘戒,只可惜自己没这个福报,很丑很臭。就在发心的

刹那,他的身体发生了巨变:身相庄严,体无臭气。这更增加了他对佛陀的信心,立即往世尊前祈求:「世尊,我愿于您的教法下出家受比丘戒。」世尊即以「善来比丘」之言词方便使他马上纳受了比丘戒,并传了一些法要,他自己也精进修持,摧毁了三界轮回的一切烦恼,证得了罗汉果位。

时诸比丘请问:「世尊,此罗汉比丘,以何因缘未皈依前具十八丑相,浑身发臭?又以何因缘于发心的刹那能马上恢复,并令佛生欢喜心得出家证罗汉果位?唯愿为吾等演说前后因缘。」。

世尊告曰:「诸比丘,这些都是他前世的业力现前。很早以前,在一个寂静的地方,有一位长相端严、财富圆满的婆罗门,他恃财恃貌,慢心十足。当时,无有如来出世,只有一位独觉应世。一次,独觉去城中化缘,手持满钵往回返,路过这位婆罗门的家门口,他正在房顶上,见了独觉托钵返回,以慢心的驱使,他一脚把旁边不净粪的罐子踢到了独觉身上。此时,独觉的浑身上下,法衣钵里,都沾满了不净粪,婆罗门不生惭愧,反以取乐,在一旁幸灾乐祸。

独觉知道他已经造了很大的业,将来必定堕落。为了挽救他,立即显示神变,飞在空中,打雷、下冰雹等等。凡夫对神变有很大信心,当看到独觉的种种神变,他才意识到自己已经造了恶业。知独觉非一般的凡夫,心生惭愧,急去独觉前恭敬忏悔:『大尊者,请您下来,我刚才造了很大的业,请您慈悲救度沉溺在轮回中的我吧!』之后,把独觉恭迎到家中,把弄脏了的衣服全部换洗,又亲

手对独觉供养了甘美的饮食。

并发了一个殊胜的愿:『以此殊胜的供养,愿我所做的恶业不要成熟;愿我生生世世生于富裕之家,将来在比独觉更殊胜的佛陀前,令佛欢喜;一旦恶业成熟,愿在我发心出家的刹那,马上业报消除。』当时的婆罗门就是现在这个充满臭气具十八丑相的孩子,因他前世的恶业今世已成熟,他当时的愿力今亦成熟,故今世生于富裕之家,在我教法下出家,并于发心出家的刹那,一切恶业之报马上消除。」。

复次,诸比丘请问:「世尊,以何因缘狮子商主今生财富圆满,并于佛陀的教法下,令佛生欢喜心?愿为演说。」。

世尊告曰:「此乃前世的愿力所致。曾在人天导师、如来、正等觉迦叶佛出世时,有一位居士,好行布施,一生皈依佛门积累资粮,临终前发愿:以我一生中所作的善根,愿生生世世财富圆满,在释迦牟尼佛出世时,令佛欢喜。当时,迦叶佛教法下的居士即现在的狮子商主,以布施资粮故,他今生财富圆满;以其愿成熟故,令我生欢喜心。」其因缘如是也。

◎快乐儿童:为何有人能在父母长期照顾下快乐地成长?(果)

鸟类——因为他们在过去世年幼时照顾鸟类和其他 动物的家庭。(因)

——摘自《因与果》





### 丑陋者

|恶口 丑相饥贫

吝啬

25

养到稍大一些,父母就交给他一个破碗和一根打狗棒,驱他出门。他四处流浪、无

衣无食,过着乞讨的生活。无论他去哪个城市乞讨,因长相极丑,看上去很可怕,那些不懂事的孩子们,有的打他耳光,有的用拳头捶,有的扔牛粪、石头、木棒等打击他,一边追打,一边叫:「魔鬼来了!」。

他遭受了很大的痛苦,心里很烦恼:不知自己以前造了什么恶业,今生是这么苦上加苦?在人多的地方呆不下去了,若去比较僻静的公园里可能会好过一些。他以在闹市中的遭遇,白日不敢出来见人,等到太阳落山后,再悄悄溜出来,找一点游人扔下的少许食物,仅仅是维持生命不致饿死而已。因他是位最后有者,所以在业未消尽成正果前是不会死的。

释迦牟尼佛具有二种智慧、四无畏<sup>59</sup>、十八不共法<sup>60</sup>等无量功德,并恒时以大悲心观照着一切众生的苦乐,即便是大海离开波浪,佛陀对众生的悲心刹那也不会离开的。此时,佛陀观知此丑陋者被调化的因缘已成熟,就幻变出一个更加丑陋的孩子,兜里装一些饮食去了丑陋者所在的公园。

<sup>59.</sup> 四无畏:佛与菩萨说法时具有四种无所惧畏之自信,而勇猛安稳。佛之四无所畏即是: 一、诸法现等觉无畏,二、一切漏尽智无畏,三、障法不虚决定授记无畏,四、为证一切 具足出道如性无畏。

<sup>60.</sup> 十八不共法:十八种不共通之法即不共通于声闻、缘觉。唯佛与菩萨特有之十八种功德。即:(1)诸佛身无失、(2)诸佛口无失、(3)诸佛念无失、(4)诸佛无异想、(5)诸佛无不定心、(6)诸佛无不知已舍心、(7)诸佛欲无减、(8)诸佛精进无减、(9)诸佛念无减、(10)诸佛慧无减、(11)诸佛解脱无减、(12)诸佛解脱知见无减、(13)诸佛一切身业随智慧行、(14)诸佛一切口业随智慧行、(15)诸佛一切意业随智慧行、(16)诸佛智慧知见过去世无阂无碍、(17)诸佛智慧知见未来世无阂无碍、(18)诸佛慧知见现在世无阂无碍。

那个丑陋者见到佛陀幻化的丑陋者,非常害怕,转身就跑,佛陀马上加持他不能跑,再加持他回头看看自己。他就停住回头看看,一看这是个其丑无比的人,不堪目睹。心想:应该去问他究竟是什么人?便想靠近他。丑陋者往幻变的丑陋者走去时,幻变的丑陋者就向后跑,丑陋者就喊:「朋友,你不要跑,你要跑到哪里去?为什么跑?」。

「因我长相太丑陋了,不管到哪里,都有人用拳头捶,用手煽耳光,用牛粪石头击打我,边打边骂我:『魔鬼』。所以,一见人我就非常害怕,就赶快逃跑。」。

「你不用怕,我也是如此受人打骂的丑陋者,就是因此而躲到 这个寂静的公园来的,免得受众人的打骂,所以,你不要怕,我们 俩一起去找些吃的吧!」。

幻变的丑陋者就慢慢地走过来:「那可以,我们就在一起吧。」说着,就从兜里掏出食物分给他,俩人共同分享。丑陋者饱餐一顿,心里非常高兴,觉得他们俩人共同生活非常愉悦,就对幻变者生起了欢喜心,在他生欢喜心的刹那,世尊就现出他本来所具有的三十二相的庄严金色身相。丑陋者见到这庄严相好,顿时生起了无比信心和欢喜心,其快乐非十二年的禅悦所能比。

他在佛前恭敬顶礼,世尊为他传了相应的法,他当下获得了预流果位。他心想:如果我的身相不是这么丑陋的话,我愿在释迦佛的教法下出家受净戒,远离一切生死轮回的大海;只可惜,我身相如此丑陋,因缘不具足。就在他发心出家的刹那,他的丑相变成了

妙相,他立即在佛前三次祈求:「世尊若慈悲开许,我愿在世尊的教法下出家受净梵戒。」。

世尊以「善来比丘」的方便言词 马上给他受了比丘戒,还传他一些法 要。这个丑陋的孩子依法要精婚 一些孩子 不久就灭尽了三界轮回的烦不了罗汉果位。在他的境界中: 诸 安与牛粪等同,手掌与虚空无别。 天赞叹他的功德。

时诸比丘请问:「世尊,丑陋者 以何因缘生富裕家,却因具有十八丑 相被驱出家门,后又遇佛,对佛生欢 喜心得以出家获证罗汉果?请为吾等 宣说前后的因缘。」。

世尊告诸比丘:「这是他两世因缘和合成熟故。一是很早以前,有佛出世。为妇女,有独觉应世。当时,有一件,有一个守财奴,不说上人,不可是也舍不得享用。任佛,还是他家门,他先是供养了一些饮食,供毕他马上又生了后悔心



- ◎好杀动物请客饮酒作乐,堕罗刹鬼。
- ◎贪取别人供养的香花,
  死堕寻香鬼。
- ◎别人有事请求帮忙, 不高兴又收人钱财, 死作猛恶鬼。
- ◎作媒人后又怀恶使离婚, 死作步多鬼。

——摘自《六趣轮回经》

这个光头沙门,供养他还不如给做工的吃了好。

又去把饮食从独觉钵里抢了回来,并以各种丑陋的身相对独觉 谩骂,赶独觉走开。独觉知道他这样做造了很大的恶业,很想救度他,马上示现神变:飞在空中\闪电\打雷\下冰雹等,因凡夫对神变有很大的信心,看到这些,施主马上祈求:『大尊者,是我错了,请您下来,慈悲慈悲我们这些沉溺在轮回中的众生吧!』。

尊者见他已生后悔心就下来了。他又重新恭敬供养独觉,供毕他发愿:以此供养之功德,愿我生生世世生富裕家,能在比独觉更殊胜的圣者前,令佛生欢喜心,得到阿罗汉果位,愿这次所造的恶业不要成熟,一旦成熟,愿在我发心出家的刹那能全部消尽。

诸比丘,当时的吝啬施主就是现在的丑陋者。因他以各种丑相来咒骂独觉,故今生具十八种丑相,他因赶独觉走之过,故今生从小就被驱出家门。后来,生起后悔心再对独觉供养发愿,以此功德故今生在富裕家;以愿力故,他刹那间丑相变为妙相,得出家证罗汉果。二是在如来、正等觉迦叶佛出世时,他一生中出家,在临终前发愿:虽然我在迦叶佛的教法下一生出家,没有得到什么境界,愿我在释迦世尊的教法下,令佛欢喜得出家,灭尽三界轮回的烦恼,证得阿罗汉果。这两个因缘和合成熟故,他今生在我的教法下出家证果。因缘如是也。」。



两





一时,佛在舍卫城。时舍卫城由胜光国 王掌管,鹿野苑由梵施国王执政。两国因一 些矛盾交兵作战,双方伤亡甚为惨重,两国 关系日趋恶化。

一次, 梵施国王统领车、马、象、步四 大军队往舍卫城进兵, 在康丹河边安营扎 寨。胜光国王闻讯, 马上率领精兵前往迎敌 (康丹河是恒河的一个支流, 亦属恒河流域)。 双 方势力相当, 难分胜负, 一直僵持不下。

与此同时, 梵施国王的王妃生下了一个 非常端庄的女孩, 王宫上下鼓乐齐鸣, 庆贺 王女的降生。胜光国王得知此事, 暗想: 与 梵施国王交战这么久, 前景不甚乐观, 敌我



- ◎若人好饮酒,过量又颠酗,或劝人也酗酒,死作药叉鬼。
- ◎违背父母师长期望,死生药叉宫。
- ◎勇猛凶暴和悭贪,常生饿鬼。

——摘自《六趣轮回经》

从此,两国化干戈为玉帛,成为 友好联邦。梵施国王为王女举行隆 重的诞生仪式,取名时,因她的降生 平息了战争,举国始得安宁,故取名 为『安宁母』,以牛奶、酸奶、油饼 等喂养长大。

因梵施国王欲壑难填,不久王妃 又生下个男孩,他的相貌也非常庄 严,他们就为他取名为『安宁』,他 用牛奶、酸奶、油饼等喂养他,他 海中莲花一般很快长大了。长大后, 姐弟俩亲密无间,好像一刹那也不愿 离开。 因安宁母已经长大,胜光国王准备将她迎娶回国。就专门派人请求梵施国王。梵施国王说:「既然胜光国王已有此心意,那就选吉日举办婚礼吧!」按照选定好的日子,胜光国王亲去鹿野苑迎接安宁母。回到舍卫城后,依本国的习俗举行了隆重的婚礼。安宁弟弟因为找不到姐姐,就问父母:「姐姐哪儿去了?」。

梵施国王说:「她去胜光国王那里了。」安宁就闹着要跟姐姐去。父母告诉他:「你姐姐已经成家了,你去干什么?你是我的王子,以后要继承王位料理国政,你是不能去的。」虽再三劝阻,但他仍天天吵闹非要跟姐姐去。后来胜光国王告诉梵施国王:让安宁来吧,我可以同等对待他姐弟俩的。梵施国王无奈,只好将他送到舍卫城与姐姐团聚。

胜光国王教他一些骑马射箭等世间的五明,他全部精通无碍。可后来,安宁变坏了。他做了去妓院等一百多个不如法的行为。安宁母和胜光国王再三劝导他不要这么做,但起不到任何作用。万般无奈,他们只好派人告诉梵施国王安宁的种种行为。梵施国王也三番五次地叫他回宫,告诉他:「你不要如此肆意放纵,你身为王子,以后要继王位料理国政的。」。

但安宁既不愿回宫,也不听从父王的教诲,仍旧一意孤行。后来, 梵施国王只好宣布与其脱离父子关系。而胜光国王因他行为极不如法,也把他赶出王宫。身无依处,他就在市井混生活。

一天,他回到王宫要进宫看姐姐,但无论怎样,卫士就是不让 他进宫。他生了大瞋恨心,一言不语地向宫内看。看见姐姐正和胜 光国王在凉台上弹奏琵琶。这时,安宁顿起杀心,拿起弓箭,张弓向胜光国王射了一箭,但只是射断了琴弦,琵琶落在地上,国王惊慌失措转身逃跑了。胜光国王愤怒已极,心想:这个安宁居然要杀我,真该马上把他杀了,但他毕竟是梵施国王的王子,杀掉他恐梵施国王不悦,应该在法庭上判案定罪,给他处以死刑。

胜光国有个规定:小辩论吹两个海螺集众,大辩论不但吹海螺,还要击大鼓。当时,国王就命令手下人吹海螺击大鼓,集中舍卫城的大臣和所有官员,再把安宁带来与国王辩论。当然,安宁输了,因他犯了一百多条法律。按本国的规矩给他的颈上带上嘎局布局德花环(表示已判极刑),再交给凶手们,让凶手们带着去游街。这时,安宁才觉得自己的行为不如法,生起了极大的后悔心。他独自哀嚎:「这个世界上有谁能来救救我呀!」。

我等大师释迦如来具足无量功德和大悲心,时时刻刻观照着一切众生的苦乐因缘,即便是大海离开波浪,佛陀对众生的悲心刹那也不会离开的。世尊观知调化安宁的机缘已经成熟,便着衣持钵去城中化缘。正在游街的安宁很远看见了世尊,生起了极大的欢喜心,立即上前恭敬顶礼,祈求世尊:「慈悲的佛陀,能否再给我一次生命?请您救救我吧!」。

世尊遂对凶手们说:「你们不要杀他,放了他吧。」凶手们为 难地对世尊说:「请佛陀您想一想,我们有没有两个头,如果有两 个头,我们可以放他,现在是不能放他的。」世尊就告诉凶手们: 「我去见国王,在我未见到国王前,请你们不要杀他。」凶手们答 应了。世尊找到胜光国王说:「大国王,放了那个罪犯,不要杀他吧。」。

时诸比丘请问:「世尊,安宁太 子做了种种不如法的行为,临刑时是 世尊救了他,度他出家并使他获证罗 汉果,请为吾等宣说前后因缘。」。



- ◎人多杀生则多病短命,被鬼附身和受牢狱之灾。
- ○若人勤求钱财而没有布施心,死做守财鬼。
- ◎若人偷财物,也能布施,死后堕鬼,随得随散失。

——摘自《六趣轮回经》

当时,鹿野苑附近有一位大仙人,具足五种神通,见到他非常可怜,很想救他。恶人见到大仙人就恭敬顶礼祈求救命。仙人让凶手把他放了别杀他,凶手说:『我们又没有两个头,现在不杀他我们办不到。』仙人想去找国王商量,就叮嘱凶手:『在我未找到仓祈国王前,你们不要杀他。』凶手们答应了。仙人找到国王求情,国王说:『如果不杀他,您必须带他出家。』仙人答应了。就把恶人带到森林中,对他传授教言,他依教修行,得了四禅五通。」。

世尊告诸比丘:「当时的仙人就是现证菩提的我,恶人即今安宁太子,仓祈国王即今胜光国王。以前,是在他临刑时,我救了他,使他修得四禅五通,现在也是在他临刑时,我救了他,使他证得了究竟涅槃的罗汉果位。」。

复次诸比丘请问:「世尊,以何因缘安宁今转生于富贵王家,身相庄严,佛令得度,出家获证罗汉果位?愿为演说前后因缘。」。

世尊复告曰:「此乃前世的愿力。在贤劫人寿二万岁,人天导师、如来、正等觉迦叶佛出世时,有一位僧众的执事员,一生为僧众事辛勤劳作。临终时发愿:我一生出家,为僧众做事,虽然没得



到什么功德和境界,愿以此善根,将来在释迦佛出世时,令佛欢喜,出家灭尽三界烦恼,获证阿罗汉的果位。这位执事员比丘即现在的安宁王子,因其发愿力成熟故,今生在我教法下令我欢喜,出家灭尽三界烦恼,获证阿罗汉果。」。



# 个贱种人

复仇未遂 得罗汉果

27

尔时,世尊住在新德佳城南方的一片森林中。新德佳城由猛光国王掌管(猛光国王在汉文典籍中多处提到),其邻邦是色不热城,各党国王执政。(当时的印度诸侯割据,各自为政,都建有皇宫,遗址至今尚在。) 二位国城,各自之间往来,关系颇为密切。色不热城为官人。他喝国王特意送给猛光国王一些上品的芒果,而精色中常提到的安摩罗果,味道非常鲜美甘甜,论中说内成熟外不成熟的果实。)

猛光国王将此芒果分给王妃、太子、大 臣们,大家共同享用。他觉得芒果味道特别 鲜美,就想找些芒果种子围个果园种植些芒



- ◎若人能布施,当获财富, 不被人侵损。
- ◎若人广布施,得上妙饮食, 所欲皆如意。
- ◎自赞毁他,掩饰排斥他人善行, 堕铁磨地狱。

——摘自《六趣轮回经》

在此浩劫中唯一的幸存者,是一个谋生在外的贱民孩子。因为他觉得 在一生中作贱民没有意义,于是装扮 成婆罗门形相外出谋生,并且跟着一位上师学习了隐身法。后来,他返回贱民城,只见一片废墟,却不见了自己的父母亲眷,就向附近的人询问。人们就告诉了他事情的原委。他觉得:那些贱民们触犯了国法,罪不可恕,但那些无辜的妇女儿童并没有触犯法律,凭什么惨遭杀害?因按捺不住心里的忿恨,于是决定立刻去找国王报仇雪恨。

因他修成了隐身法,任何人都看不见他,刹那间他就来到王宫,找到了国王,就用鞭子狠狠地抽打猛光国王,厉声责问道:「你这个粗暴恶劣的国王,为何烧死那些无辜的贱民亲眷?」国王当时以为是魔鬼,因只听其声而不见其形,又打得这么痛。虽如此,他仍强词夺理:「贱民们偷吃了我的芒果。」。

「芒果是男人偷的,而那些妇女儿童又犯了什么罪?你,你简直是无理非为!」他极度地忿怒,一边抽打一边警告他:「你这残忍的暴君,给你七天时间处理妥国家的大小事务,过了七天,我马上杀了你!」听了此话,国王恐惧万分。

第二天,他又是这样来逼迫抽打国王。国王更加害怕,就找到了众臣们商量对策,众臣们建议:我们祈祷达雅那尊者(佛的十大弟子之一)可能会有办法的。商定后,大臣们就往尊者前祈求:「尊者,我们的国王现在遭受非人的危害,请您慈悲垂护他吧!」尊者便作了一个加持,使贱种人的隐身法立刻不灵了,贱种人的隐身法使不上很不高兴,心想:这是谁在搞破坏?他去试探大臣们:「前几天国王受非人危害,这几天好了是什么原因?」。

大臣们说:「我们去祈求了达雅那尊者,是尊者保护了我们的国王。」这个贱种人听了,满腔怒火地跑到达雅那尊者前,质问道:「您为什么破坏我的隐身法?您为什么要这样做?」尊者和蔼地说:「孩子,不要着急,有话慢慢说。」尊者的慈悲温和消除了他心中的怒火,他又转过来对尊者合掌顶礼,尊者给他传了相应的法,他摧毁了萨迦耶见,获得了预流果位。

得果后,他在尊者前再三祈求:「我愿意在您的教法下出家, 受比丘戒,行持梵行。」尊者乐意地摄受了他,为他剃度、授戒, 并为他传授教言,他自己更加精进修持,灭尽了三界轮回的烦恼, 获证罗汉果位。在他的境界中:手掌与虚空无别,黄金与牛粪同 等。诸天赞叹他的功德。

大臣们知道后,禀告猛光国王:「原来害您的不是非人,是一个贱种人,他准备复仇,但已被达雅那尊者度化出家了。」国王听了很高兴,心想:尊者对我恩德太大了,如果不是尊者,肯定我早已被杀。为报此恩,他亲自去请尊者和所有僧众到宫中应供,尊者告诉他:「我去亦可,但现在世尊住在附近的森林里,你供养世尊才是功德无量!」。

猛光国王就往世尊前祈求,世尊为他传了一些法,他又再三祈求世尊及僧众能亲临王宫应供七日。佛陀默许,接受了猛光国王的供养。七天中,猛光国王虔诚地以各种精美饮食供佛及僧,圆满供养的那天,国王供养了佛陀一件无价妙衣,并供养每位僧人一件僧衣。佛陀为他传授教言后,返回林中了。

时诸比丘请问:「世尊,这个贱种人以何因缘,在佛的教法下,令佛欢喜,出家获证罗汉果位?愿为演说。」。

世尊告众比丘:「这是他前世的 因缘。在很早以前,距今九十一个大 劫,人寿八万岁时,人天导师公共 ,正等觉毗婆尸佛出世,度化处生 圆满后示现涅。当时的郎约国王把佛 的舍利集放一处,为保护好舍利, 王就专门找一些贱种人加以守护。

一次,一个贱民突然遭到猛虎的 威胁,在猛虎正准备扑食他的时候, 他至诚地祈祷顶礼如来正等觉,因为 来不可思议的加持力,天人救护。 他在虎口中脱身得以幸存 来,郎约国王把舍利建了塔,并举行 了隆重的开光仪式。

此时,那个从虎口里逃脱的贱民做了力所能及的供养,对遗塔恭敬顶礼,念三宝之恩,心想:我能从虎口里解脱,全是如来加持,为了报佛



- ◎若人布施衣服,得长相端严。
- ○若人造寺和布施,得住家庄严,五欲具足。
- ◎若人建桥捐车, 感得最好交通工具。

——摘自《六趣轮回经》

恩,我今尽力做如是供养。以此供养的功德,愿我将来在如来教法下出家,获证罗汉果位。诸比丘,你们是怎么想的?当时毗婆尸佛出世时的贱种人即今得证罗汉果的贱种人,以其昔日愿力成熟故,今于我教法下出家获证罗汉果位。

另于贤劫人寿二万岁,如来、正等觉、人天导师迦叶佛出世时,有一恶性比丘,经常骂余比丘:『你们这些贱种人……』等等的粗话。后来他生起后悔心,诚意做了忏悔并发愿:我在迦叶佛的教法下一生出家,虽没有得到什么境界,愿将来能在释迦佛的教法下出家,令佛欢喜,获证罗汉果位。他虽然发了如是善愿,但还是五百世中转生贱种人。因他在临终时发愿今已成熟故,在我教法下,令我欢喜,出家灭尽一切烦恼,证得罗汉果位。」这就是这个贱种人两段因缘。



◎甜美的声音:为何有人在今世能拥有甜美的声音?(果)

爱语——因为在过去世他们避免使用恶语,讲动 听的言语及用轻柔的声音诵经。(因)

——摘自《因与果》



## 头牦牛

辱骂罗汉 累世为牛

28

一时,佛在舍卫城。祇陀园的附近有一群牦牛,其中两头大牦牛互相角斗,一头牦牛斗输了,被另一头牛将其肚皮挑破,内脏都流了出来。虽然它身受重伤,无力地躺在地上,但它的瞋恨心却如烈火般难以抑制。

我等大师、如来、正等觉释迦牟尼佛, 是众生唯一的怙主、救度众生的慈航,具有 二种智慧等无量功德,时时刻刻观照着一切 众生,即便是大海离开波浪,佛陀对众生的 悲心刹那也不会离开。

世尊观知那头受伤牦牛被调化的机缘已 成熟,便从祇陀园来到了牦牛身旁,对这头 受重伤未死的牦牛做了很细心的包扎:把全



- ◎若人在旷野,布施池井泉流,将来生处无干渴热恼。
- ◎若人布施经教和世俗善书, 感博学大智。
- ○若人布施医药和无畏,得安乐离恐怖。

——摘自《六趣轮回经》

部的内脏洗干净,轻轻地放回体内,然后把伤口缝好。

商主的妻子生下一个非常庄严的孩子生孩子举行了隆重的孩子好孩子举行了隆重的,用生好。我们就会要好的名字,给他取了适合其种姓的名字。起身时,他对释迦牟尼佛的教法生起,得到父母开许后,它教法下出家。

出家后他精进修持,很快灭尽了 轮回的烦恼,获证了阿罗汉果位,具 有种种神变。经常依靠神变去别的地 方找一些果实鲜花等来供养僧众, 僧众对他的成就都感到稀有。便于世 尊前赞曰:「稀有!稀有!年仅七岁,便已得到了如是功德和神变。」。

世尊言:「此非稀有。你们还记得祇陀园附近曾有一头受伤的牦牛吗?当时,我为它包扎好伤口,对它宣说了佛法,后来已在对我的欢喜心中去世了。」。

「记得,记得。」。

世尊告曰:「当时,因它对我生起了欢喜心的缘故,去世后, 投胎在商主家。七岁时,在我的教法下出家,精进修学,断除了烦恼,证得罗汉果位。」。

诸比丘复次请问:「世尊,这位沙弥以何业感转生牦牛?又以何业转得人身,对佛生欢喜心,断尽三界烦恼,获证阿罗汉果?请为吾等宣说其前后因缘。」。

世尊告曰:「曾在贤劫人寿二万岁时,人天导师、如来、正等觉迦叶佛出世。时有一比丘僧是僧众的供水执事员。一次,有位罗汉比丘无意中撞到了他,把他手中的水瓶碰掉在地上。他生起瞋恨心,恶口骂道:『你简直像牦牛一样,走路也不看,把我的水瓶给碰掉了。』罗汉比丘听了,觉得他这样恶口骂人,造了很大恶业,想救度他。

罗汉比丘把他叫到没人的地方对他说:『你觉得你是什么人,我是什么人?』。

『怎么?你是出家人我也是出家人呀!』。

『当然都是出家人,可我已远离了一切束缚和烦恼,而你还是

烦恼粗重的出家人,我们两个根本不同,你如果不好好忏悔,恐怕 生生世世要受极大苦报的。』听了罗汉比丘如是劝诫后,他生了很 大的后悔心,马上顶礼罗汉比丘,发露忏悔罪业。

在临终时他发愿:愿我恶口辱骂圣者的果报不要成熟,愿我一生出家的功德,将来在释迦佛教下令佛欢喜,出家证得罗汉果位。

诸位比丘,你们是怎么想的?当时的这位供水执事员即现在证果的沙弥。当时,他以瞋心恶口骂罗汉的果报,于五百世中转生牦牛。因他当时在迦叶佛教下如是发愿故,今于我教法下获得人身,对我生欢喜心,七岁出家,精进修持,获证罗汉果位。这是他的愿力所致。」。



◎视力:为何你在今生能拥有良好的视力?(果) 灯光——因为你为寺院及公共场所提供灯光驱散 黑暗。(因)

——摘自《因与果》



# 哥玛达鸟

1骂僧 累世受报

29

一时,佛在舍卫城,檀香山上有一只哥 玛达乌临近寿终。如来、正等觉具有二种智 慧(尽所有智和如所有智),遍知一切,每时 每刻都在观照着众生的苦乐,即便是大海离 开波浪,佛陀对众生的大悲心刹那也不会离 开。

此时,释迦世尊观知哥玛达鸟该授记了,依靠它可以度化无数众生。故佛于舍卫城刹那间来到了檀香山,在离它不远的地方显示神变,显现出五百只扎夏鸟恭敬右绕佛陀,它也对佛陀生起了欢喜心,也想去转绕佛陀,但还没来得及去转绕,在欢喜心中它就去世转升天界。



- ◎若人形貌端正而傲慢,戏弄别人,得身体矮小驼背。
- ◎若人度量小,喜欢骗人又假装不知道,当获聋哑报。
- ◎若人曾布施,但常谄媚欺骗别人, 爱发脾气和斗争,得作修罗王。

——摘自《六趣轮回经》

升天后,他观知是蒙佛之恩德而 升天,即来佛前恭敬供养,祈求传 法。世尊给它传了相应的法,他得到 了圣果,才返回天界。

这时,世尊把哥玛达鸟的尸体拿 到诸比丘前,为了让众等生起厌离 心,便告诉舍利子:「你观一下它前 世的因缘是什么?为何变成鸟?」。

舍利子遵命,马上以声闻智慧入 了最高境界的定来观察,结果是:它 的前一世、二世乃至声闻眼无法观察 到,生生世世一直是只鸟,却观不到 是以何业转生为鸟。

舍利子出定,在佛前恭敬顶礼, 合掌祈求:「世尊,弟子尽力也没观 察到它的业缘,唯世尊具大智慧遍知 一切,故祈请世尊为观,并宣说其前 后因缘。」。

世尊告曰:「诸比丘,这只鸟是前世造了恶业而得此报的。在很早以前,有一位人天导师、如来、正等觉见义如来出世。在其教法下,有一僧

团的管家四处化了很多缘,有很多僧众看不惯,劝他不要再到处去化缘,这样没有很大的意义。

当时,管家生了大瞋恨心,愤然恶口相骂: 『你们这些出家人,天天像哥玛达鸟一样,只会喳喳喳地说一些废话,什么事情都不考虑,简直不像比丘。』后来,他慢慢又生起了后悔心,励力忏悔前愆,到临终时发愿: 愿我对僧众粗语的恶业不要成熟,愿我将来在像见义如来一样的如来前,令佛生欢喜心。

当时的这位管家即这只哥玛达鸟的前世,自见义如来出世一直 至我的教法下,他都在傍生界。今对我生欢喜心故,死后立即升天 了。升天后,又在我前求法获证圣果后,返回天界。今我与见义如 来功德、智慧、事业、力量相等无别,故他在我教法下,对我生欢 喜心。」世尊如是宣说竟。

诸比丘听了此鸟的前后因缘,都生起了厌离心,世尊见彼等已堪为法器,便传了相应的法,使很多谛听者灭尽烦恼,获证了罗汉果位。

◎环境:为何你今生能生活在清洁而不受污染的 环境?(果)

洁净——因为在过去世保护环境不使环境受污染。(因)

——摘自《因与果》





# 迦叶主尊

慢心故 迟得圣果

以

30

一时,佛在舍卫城。城附近有二千万仙 人,他们精通一切经论,具有无碍神变,已 得四禅五通。一次,世尊在无热恼海边为很 多众生授记后,带领五百眷属一起腾空飞回 住处。二千万仙人见到佛陀与眷属们在空中 飞行的情景,对世尊生起了欢喜心。

他们觉得,世尊与众眷属一起飞行是很 了不起的,所以舍弃了原来的一切,前往祇 陀园。他们到世尊前恭敬顶礼,世尊观察他 们的根基和意乐,传了相应的法。他们自己 也精进修持,最后皆已得无来果位。但众仙 人们的主尊因傲慢心太强之故,没得到任何 果位。 仙人们又祈求:「世尊,弟子愿于您的教法下出家受持近圆戒,请世尊慈悲开许。」世尊以「善来比丘」的方便言辞给他们传授近圆戒,并传授了教言。二千万个仙人精进修持,终于灭尽烦恼,证得阿罗汉果位。

他们的主尊仍未得到任何果位,故心里很惭愧,他开始修学三藏,成为一位著名的法师,但他仍不满足,更加精进修行,后来调伏了烦恼,也证得圣者罗汉果位。在他的境界中:黄金和牛粪等同,虚空和手掌无别。诸天赞叹他的功德。

时诸比丘请问:「世尊,此仙人主尊以何因缘先为慢心所障, 未能得果,而后精进方证圣果?唯愿为说,我等乐闻。」。

佛告诸比丘:「此仙人主尊不仅是今生,以前他也是很傲慢的。久远以前,一静处有一位婆罗门教主。一次,他去森林中捡水果时,看见二千万仙人在修禅,心里很羡慕他们的生活,便舍弃了自己的一切,到仙人那里出家。

后来,他精通了一切论典,成为仙人们的主尊。他给二千万仙人传授教言后,仙人们都得到了四禅五通。而他因自恃是传法师之故,未成就任何境界。而后,他观察到了自己的过失,通过精进修持,终于也得到了四禅五通。诸比丘,此仙人主尊前世曾如是方得果位,今生亦如是才得圣果。」。

复次诸比丘请问:「世尊,二千万仙人以 何因缘对佛生起欢喜心,在佛教法下出家获得 罗汉果位,请世尊开示。」。



佛告诸比丘:「这是他们前世愿力所致。曾经贤劫人寿四万岁时,如来、正等觉俱留逊佛出世。佛陀度化众生的事业圆满后示现涅槃。时一国王名具严,将佛遗体做成遗塔。塔落成竣工后,举行了隆重的落成典礼。

另有一国王带领二千万眷属于塔下供养发愿。国王发愿:愿以今日供养、顶礼佛塔的善根,将来生生世世中转生富贵之家,将来在像俱留逊佛一样的如来出世时,于其教法下出家,灭尽烦恼,获得罗汉果位。众眷属皆问国王如何发愿?国王如实告诉他们,众眷属也发相同的愿。

诸比丘,你们是怎么想的?当时发愿的国王就是现在的仙人迦叶,国王的二千万眷属就是现在的二千万眷属。因他们发殊胜愿故,生生世世转生富贵之家,今生于我的教法下出家获得罗汉果位。另一段因缘是在人天导师、如来、正等觉迦叶佛出世时,他们都出家为僧,发了殊胜的愿,所以今生他们皆已得解脱。」。





### 人非人

摧毁傲慢 令得解脱

31

<sup>61.</sup> 人非人:(1)人与非人之并称。「非人」谓天龙八部、夜 叉、恶鬼王众等。(2)乐神名。乃天龙八部众之一,为印 度俗神紧那罗之别名,以其形态似人,而实则非人,故称 人非人。又作紧捺罗、紧陀罗、真陀罗、紧捺洛、疑神、 歌神等。彼等虽非人类,然参诣佛陀时,皆现人形。

互相传闻舍卫城内有这么一个相貌非凡的人非人,并络绎不绝地去 亲睹其美貌。他也恃意貌殊而生起了大傲慢心。对任何人都不顶 礼、不接近、不恭敬,自以为是世上独一无二的佼佼者。

后来,他父母觉得:这孩子如此傲慢,这样下去将对他的前途不利,应想法让他去拜见释迦牟尼佛,世尊肯定能折报他的傲慢心。便对人非人说:「孩子,你不要自以为了不起,你如果与释迦牟尼佛的身相相比,你不及佛陀的千分、万分、十万分之一,佛之身相,庄严无比!」他听后,急切地想去拜见世尊,一睹尊容。

一天,人非人带着众眷属往舍卫城去拜见世尊,遥见世尊的庄严相好时,他的傲慢心顿时消失,对世尊生起了极大的欢喜心,急去世尊前于足下恭敬顶礼,合掌求法。世尊观察他的根界意乐,为他传了相应的法,他以智慧金刚摧毁了二十个萨迦耶见,证得了预流果。并得父母同意,于释迦佛教法下出家,精进修持,灭尽烦恼,获证罗汉果位。

诸比丘请问:「世尊,以何因缘人非人恃己貌美生大傲慢?以何因缘见佛陀时,傲慢顿时被摧毁,并出家获证罗汉果位?请为吾等演说。」。

世尊告诸比丘:「不仅是今生,前世我也曾摧毁过他的傲慢,并使他得到四禅五通。汝等谛听:很早以前,印度鹿野苑有一婆罗门,长大娶妻共享生活,妻子怀孕九个月后,生下一个十分庄严的孩子,用牛奶、酸奶、油饼等精心喂养着。长大后,他自恃相貌殊好,不理、不睬、不恭敬任何人,极为傲慢。他父母觉得孩子如此

下去将对他无益,应想办法摧毁他的傲慢。

当时,在鹿野苑一个寂静处,有一位具足五神通、大神变的仙人,其相貌非凡。他的父母想让孩子拜见这位仙人,便对他说:『孩子,你不要自恃貌美无比,如果与鹿野苑的那位仙人相比,你不及他的千万分之一。』听到这话,他就前往仙人那里去,当他见到仙人的非凡美貌时,傲慢心立即被摧毁,并对仙人生起了很大的欢喜心,于仙人前恭敬顶礼。听授妙法后,在仙人座下出家修行,获得了四禅五通。

诸比丘,你们是怎么想的?当时的仙人即现在行持菩提的我,当时的孩子即现在的人非人。当时我摧毁他的傲慢,使他证得了四禅五通;现在也是我摧毁他的傲慢,使他获证了罗汉果位。另有一段因缘:他曾在人天导师迦叶佛的教法下出家,调伏诸根。所以,现在他得到了解脱。」世尊如是对众等宣说。

武帝又问:「诵经功德,福田如何?」。

志公答:「念经功德,不可思议,如何所说有,

上中下三等。何以故?

若人延僧到俗家,诵经者为下品。

若人山间野地,作个供寮祈福者,为中品。

若往山门中作福,诵经者,为上等。」。

——摘自《梁武帝问志公禅师因果经》



### 佛陀优良丛书系列

版权归属三宝·欢迎大众翻印 免费赠送结缘·此书请勿买卖

本书下载位址

http://dℓ.dbank.com/c07kzfp5re

### 佛说业报集(一)

选录数十则经典故事,

阐述累世造恶业必得其相应之果报。

虽遭恶报,但若能发愿向善,

诚心悔悟并虔心皈依三宝,亦能证得圣果。

